
 
 

 
 

 ביאור הלכות

זכר לקרבן 

 הפסח
 

 

 הלל בן שלמה

 אדר ב' תשע"ו

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 44831כתובת המחבר: יצהר ד.נ. אפרים 

 hillelbenshlomo@gmail.comדוא"ל: 

 02-9400838טלפון בבית: 

 052-7038778מספר נייד: 

 

mailto:hillelbenshlomo@gmail.com


 

3 
 

 בס"ד

 מבוא

במהלך השנים, מידי חרב מקדשנו ויצאנו לגלות. רבות מאז כבר חלפו שנים    

שבמרכזו  ,הסדר בערב משפחתישנה בשנה המשכנו תמיד לחגוג את ליל 

אסור לנו . אולם המצוות החשובות של אכילת המצות וסיפור יציאת מצרים

א גם מה שעתיד להיות ושהבעבר מרכז הלילה הזה, היה לשכוח את מה ש

קרבן  -בכל מאודנו לחזור ולזכות לכך במהרה מצפים ו מרכזו של הלילה, ואנ

 הפסח.

אנו ", נובע מהקרבן, אשר קרוי בשם זה; וכפי שעצם שמו של החג "פסח   

"פסח שהיו אבותינו אוכלים בזמן שבית המקדש  :מדגישים באמירת ההגדה

הדבר הראשון משלושת הדברים אותם צריך לומר . הפסח, הוא היה קיים"

פסח, מצה ומרור.  –ומי שלא אמרם לא יצא ידי חובת ההגדה בליל הסדר, 

בלשון המקרא, שבעת ימי החג, אינם קרויים "חג הפסח", כפי שאנו רגילים 

לקרוא להם כיום, אלא "חג המצות", על שם מצות אכילת המצה ואיסור 

אכילת החמץ הנוהג בימים אלו. התורה קוראת "פסח" להקרבת הקרבן ביום 

 יסן בין הערביים.ארבעה עשר בנ

חיוב הקרבת קרבן הפסח נאמר לעם ישראל עוד בהיותם במצרים, אולם    

חיוב זה לא פסק אף פעם. כבר בציווי הראשוני על הקרבת הפסח במצרים 

: "והיה היום הזה לכם לזיכרון, וחגותם אותו חג , שחיוב זה הוא תמידינאמר

ההקרבה הראשונה  (.לה' לדורותיכם, חוקת עולם תחגוהו" )שמות יב,טז

בארץ ישראל לאחר מעבר הירדן התבצעה בגלגל, בימי יהושע בן נון, כמתואר 

בספר יהושע )פרק ה(; ועם ישראל הקריב את הפסח במהלך הדורות מאז, עוד 

 מאות פעמים.  

למרות שהחיוב עדיין עומד בתוקפו, עקב חורבן המקדש וצרות הגלות,    

אפשרות ההקרבה, ואנו עדיין נאלצים לחוות  נמנעה מאיתנו למשך שנים רבות



 מבוא
  

4 
 

פעמים רבות את ליל הסדר, כאשר העיקר חסר מן הסדר. אנו מקוים ומצפים 

לזכות במהרה לשוב אל הר קדשנו, לקיים את מצות ההקרבה כהלכתה, 

ולאכול את בשר הפסח בליל הסדר שנערוך בתוככי ירושלים המקודשת. כל 

"לשנה הבאה בירושלים הבנויה", ואנו  שנה אנו אומרים בסיום ליל הסדר

 מקוים מחדש, שזו תהיה הפעם האחרונה בה אנו אומרים נוסח זה. 

את קרבן הפסח ניתן להקריב רק בהר הבית בשטח העזרה, ולא בשום מקום    

אחר. אין אפשרות להקריבו בלי שיהיה מזבח בנוי במקומו, ובלי שיעבדו בו 

ולם אין חובה על כולם להיכנס לשטח הכהנים הלבושים בבגדי הכהונה. א

העזרה בשביל להקריב את הקרבן, ודי בנציג אחד מכל חבורה המביא את 

הקרבן בשם כולם. בליל הסדר אוכלים את בשר הקרבן בתוך החומה 

 המקודשת של ירושלים, ובשר שיצא אל מחוץ לחומת העיר, נפסל.

וטלת על הציבור בניגוד לשאר הקרבנות של המועדים, שחובת הבאתם מ   

ובפרט על הכהנים, קרבן הפסח הוא קרבן אישי, וחלה חובה על כל אחד ואחד 

, כי ישנו והתורה מדגישהמאוד, עד לאכול כזית מבשר הקרבן. חובה זו גדולה 

עונש 'כרת'  –קריב את הפסח נמנע מלהמזיד בעונש חמור בידי שמים למי ש

        )עונש שנאמר בדרך כלל על עבירות חמורות(. 

מאחר שחובת ההקרבה נוהגת גם כיום, וחובה זו נוגעת לכל אחד ואחד, אנו    

מוצאים שתי הנהגות המופיעות בדברי חכמינו: מצד אחד ישנם מנהגים 

הבאים להזכיר לנו את קרבן הפסח, ואילו מאידך ישנן אזהרות שמטרתן 

ודת החג לבין למנוע טעויות ומכשולות שיגרמו לבלבול בין בשר החולין של סע

בשר הקדשים של הפסח. בחוברת שלפנינו השתדלנו לבאר את ההלכות 

, תוך פירוט השיטות עשיית "זכר" לקרבן הפסחשנאמרו בדברי חז"ל בעניין 

 השונות וביאורם, והסקת המסקנות להלכה ולמעשה. 

חוברת זו נכתבת בתוך שלושים הימים לפטירתה של סבתי רודה )שושנה(    

ל. כשם שעם ישראל זכה לצאת ממצרים אחרי שנים רבות, גם פולצ'ק ז"

מארצות הברית של אמריקה, אחרי  –סבתא רודה זכתה לצאת מגלות אחרת 



 מבוא
  

5 
 

שנים רבות. סבתא רודה נולדה בניו יורק לפני למעלה מתשעים ושבע שנה. 

היא לא למדה בבית ספר יהודי, אולם ערכי היהדות שהוטמעו בה מהוריה 

ופן משמעותי, והיא תמיד חפשה את הקשר עם חיים נשתרשו אצלה בא

כך היא מצאה עבודה עם סיום לימודיה, כמזכירה בישיבת  .יהודיים אמיתיים

רבנו יצחק אלחנן )ישיבה יוניברסיטי(, ובהמשך היא נישאה לסבי אברהם 

ז"ל, שהיה בנו של הרב שלמה פוליאצ'ק, הנודע יותר בכינויו "העילוי 

 ראש הישיבה הראשון של ישיבה זו.  ממייצ'יט", אשר היה

סבתא התמודדה עם קשיים שונים במהלך חייה, והיא עברה דירה חמש    

עד שהיא עלתה לארץ לירושלים  –עשרה פעם בשבע מדינות בארצות הברית 

בגיל שבעים, לפני עשרים ושבע שנה. כאן בארץ ישראל זכתה סבתא לראות 

ארץ, הממשיכים את דרך התורה נכדים ונינים במקומות שונים ברחבי ה

 והמצוות, ומצפים לראות בגאולת ישראל במהרה.

בשנה שעברה בתי הבכורה ראיינה את סבתא בשביל עבודת שורשים שהיא    

עשתה. כאשר בתי שאלה אותה מהו החג האהוב עליה, היא השיבה חג הפסח 

. בגלל האוירה המיוחדת של ההתכנסות המשפחתית המשותפת בליל הסדר –

אולם סבתא לא זכתה להגיע לעיקר ליל הסדר, לאכילת קרבן הפסח. אנחנו 

ממשיכים לצפות ולקוות שלא ירחק היום ונגיע לכך, ובינתיים, יהיו הדברים 

הכתובים כאן מוקדשים לעילוי נשמתה של סבתא, ולהצלחת כלל ישראל 

 להגיע במהרה לחגוג את הפסח בירושלים הבנויה.

 ומן הפסחים...ונאכל שם מן הזבחים 

הלל בן הרב שלמה פולצ'ק



 
 

6 
 

 תוכן העניינים

 

 

 7........................סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח...............

 13............אמירת "בשר זה לפסח"........................ –פרק א 

 17...........אכילת צלי בליל פסח.............................  -פרק ב 

 22........אכילת גדי מקולס בליל פסח....................... –פרק ג 

 26...............איזהו גדי מקולס?............................  -פרק ד 

 30.........תבשילים זכר לפסח ולחגיגה..................... –פרק ה 

 35............צליית שני התבשילים............................. -פרק ו

 42...........הגבהת המצה באמירת 'פסח מצה ומרור'.... –פרק ז 

 47דרך המתנדבים?............................ –בשר לפסח  –פרק ח 

 56צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח.............................. –פרק ט 

 60..............זכר לקרבן הפסח?.............. –האפיקומן  -פרק י 



 

7 
 

 

 סיכום הלכות 

 זכר לקרבן הפסח

 

 מבוא

מצות קרבן הפסח נאמרה לעם ישראל עוד בהיותם במצרים כחוקת  .1

 עולם לכל הדורות.

גם כאשר המקדש חרב ואין אנו מקריבים את הפסח, עלינו לשאוף  .2

 לזכות לחזור להקריב את הפסח.

ל את מצות הקרבת הפסח חלה על כל יחיד ויחיד מישראל, והמבט .3

 הפסח במזיד חייב כרת.

 קרבן הפסח נצלה כולו כאחד, ראשו על כרעיו ועל קרבו. .4

 יש לאכול מבשר קרבן הפסח בליל הפסח )עד חצות(. .5

; ובלשון המקרא קרבן הפסח –המילה 'פסח' בדרך כלל משמעותה  .6

 .שבעת ימי הפסח נקראים "חג המצות"

"הרי  – ויואומר על מקדיש גדי או טלהדרך ההתנדבות המקובלת:  .7

 לפסח".  זה

 ניתן גם להקדיש מעות לצורך השתתפות בבהמה לקרבן הפסח. .8

 קרבן נוסף שהיה מובא ביום י"ד בניסן, הוא קרבן החגיגה. .9

חגיגה זו, היא הנקראת "חגיגת י"ד", להבדיל משלמי החגיגה  .10

גלים, הנקראים המובאים כחלק ממצות החג בכל שלושת הר

 סן עד סוף ימי חג המצות(. מט"ו בני "חגיגת ט"ו" )וזמנם



 סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח
 

8 
 

 קרבן שלמים. –קרבן נוסף שהיה מובא ברגלים הוא קרבן השמחה  .11

 מצות שמחת יום טוב נאמרה בעיקרה על שלמי השמחה. .12

גם אכילת בשר שאינו מיועד להקרבה, נכללת במצות שמחת יום  .13

 טוב. 

, ובשר של בהמה בשר שאינו מיועד להקרבה נקרא "בשר חולין" .14

 .נקרא "בשר קדשים" המיועדת להקרבה

 בהמה המיועדת להקרבה מותרת להקרבה רק במקום המקדש. .15

במקרה ששחטו בהמת קדשים מחוץ למקום המקדש, היא נאסרת  .16

 בהנאה ויש לקוברה.

 יש להיזהר שלא לטעות בין בשר חולין לבין בשר הקדשים. .17

 

 

 אמירת "בשר זה לפסח"

ונה ליום שהוא קחולין  על בשראדם שלא יאמר  חכמינו הזהירו .18

 : "הרי זה לפסח", שלא יבואו לטעות בינו לבין קרבן הפסח.טוב

אזהרה זו נאמרה לכתחילה לא רק על בהמה בעודה בחייה, אלא אף  .19

 על בהמה שחוטה.

מלומר כן לא רק בבהמה הראויה לכתחילה מן הראוי להיזהר  .20

 להקרבה, אלא אף על בהמה שאינה ראויה להקרבה, ואף על מעות.

ים כותבים שמן הראוי להחמיר מלומר כן לא רק כמה מהפוסק .21

בנוגע לבהמה אלא אף בנוגע לעופות, ויש שהרחיבו זאת והזהירו 

 מלומר כן גם בנוגע לדגים.



 סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח
 

9 
 

בדיעבד, אם אדם אמר על בשר שהוא מיועד לפסח, ולא התכוון  .22

להקדיש בשר זה לקרבן, אין לחשוש להקדש שלו, ובשר זה מותר 

 באכילה.

ר על בהמה בחייה שהיא מיועדת להקרבה אמנם, אם אדם אמ .23

 לקרבן פסח, הרי שקדושת הקרבן חלה עליה, ואם לא יקריבו אותה

, היא תהיה אסורה באכילה )בגלל העדר אפשרות לעשות זאת כיום(

 בהנאה.אף ו

אין כל חשש שיחשבו שהם מוקדשים חיטים או שעורים בנוגע ל .24

   עדים לפסח.לקרבן, וניתן לומר לגביהם אף לכתחילה שהם מיו

 

 

 אכילת צלי בליל פסח

 במקומות שונים יש מנהגים שונים בנוגע לאכילת צלי בליל פסח. .25

המנהג הנפוץ בארצות אשכנז ובעוד מקומות הוא שלא לאכול צלי  .26

 בליל פסח.

 איסור זה נועד למנוע טעות שיחשבו לגבי צלי זה שהוא בשר הפסח. .27

 עגל ועוף שנצלו שרעל פי הפסיקה המקובלת, איסור זה כולל גם ב .28

 ולא רק בשר בהמה, אבל דגים וביצים צלויים מותרים באכילה.

אסור לאדם לשנות ממנהג מקומו ולאכול צלי במקום שנהגו איסור  .29

 בדבר.

 צלי בליל פסח.להתיר אכילת יש מקומות שנהגו  .30

גם במקומות אלו אסור לאכול גדי הצלוי כולו כאחד, שבזה יש חשש  .31

עות בינו לבין הפסח, והדבר נראה כאכילת דול שיבואו לטיותר ג

 קדשים בחוץ.



 סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח
 

10 
 

 

 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה

בזמן בו אין אנו זוכים לאכול מבשר הפסח, תקנו חכמינו להביא  .32

 אחד זכר לפסח ואחד זכר לחגיגה. –לשולחן הסדר שני תבשילים 

יש עדיפות שלפחות אחד מתבשילים אלו יהיה של בשר, והמנהג  .33

זרוע זכר ל"זרוע הנטויה"  –ביא זרוע וביצה המקובל הוא לה

שהקדוש ברוך הוא הוציאנו ממצרים, ובביצה אנו רומזים על 

 אבלות חורבן המקדש והעדר הקרבן.

תבשילים אלו מובאים לסעודת החג, ועל בעל הבית לחלק מהם לבני  .34

 ביתו.

 על פי מנהג השולחן ערוך, על הזרוע להיות צלויה, ובמקום שאין .35

 י בליל פסח, אסור לאכול את הזרוע בלילה זה.אוכלים צל

לפי מנהג השולחן ערוך על הביצה להיות מבושלת, ואילו לפי מנהג  .36

 .הרמ"א על הביצה להיות צלויה

את הביצה אוכלים במהלך הערב )ואף לפי המנהג לצלות אותה,  .37

  היא מותרת באכילה, כמו שנתבאר(.

די שניתן יהיה כולא צלויה יש הנוהגים שהזרוע תהיה מבושלת  .38

, משום שיש בזה חיבוב מצוה )לפי המנהג שלא לאכול צלי( לאוכלה

אתם הוא בשביל באכילת התבשילים הללו, ועיקר מטרת הב

 .לאוכלם

אפשרות הנהגה נוספת: צליית הביצה ובישול הזרוע, ואכילת  .39

 שניהם בליל הסדר.

במקום שלא אוכלים את הזרוע בלילה, מן הראוי לאכול אותה  .40

  ת ביום, אך על כל פנים יש להיזהר שלא לזרוק אותה.למחר



 סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח
 

11 
 

בשעת אמירת "פסח, מצה ומרור" מגביהים את המצה ואת המרור  .41

)בפרט אם אבל את התבשילים הנמצאים כזכר לפסח ולחגיגה 

 אין להגביה. -תבשילים אלו הם מבשר( 

במקרה שהגביה את הבשר הנמצא במקום כזכר לפסח ולחגיגה, אין  .42

 בבשר זה, והוא מותר באכילה ובהנאה. כל חשש הקדש

 

 

 צליית בשר זכר לפסח

; והוא הדין לבישולו, לנוהגים )לפי המנהג שהוא צלויצליית הזרוע  .43

 צריכה להיעשות לפני כניסת החג.( לבשלו

, מותר לו כניסת החגאם הוא לא הספיק לצלות את הזרוע קודם  .44

, חרתהמ וםבתנאי שיכוון לאוכלו ביבליל החג, לצלות את הזרוע 

 סדרה ליל לבשביוגם לא  –לאחר היום טוב עד ו אות ולא ישאיר

  ביום טוב שני של גלויות.השני המתקיים 

המנהג להימנע מאכילת צלי מתייחס דווקא לאכילה ולא לפעולות  .45

 אחרות כמו של צלייה.

להלכה יש לומר, כי אין כל מניעה בביצוע פעולות של צלייה קודם  .46

 הגדי נצלה אז כולו כאחד. לכניסת החג, גם אם

גדי של כמו כן יש לומר, כי אין כל איסור בהבאה לשולחן הסדר  .47

כל זמן שלא אוכלים ממנו, ואין לגזור שמא  –הצלוי כולו כאחד 

 יבואו לאכול ממנו.

בכוונתו צליית גדי כולו כאחד בליל החג עצמו מותרת, רק אם  .48

 חרת.לאכול מבשר הגדי ביום המ

 



 סיכום הלכות זכר לקרבן הפסח
 

12 
 

 

 זכר לפסח אכילת האפיקומן

קרבן הפסח נאכל אחרי אכילת קרבן בזמן שמקריבים את הפסח,  .49

 .החגיגה

 אחרי אכילת קרבן הפסח אין לאכול שום דבר. .50

 מצות אכילת המצה נאמרה יחד עם אכילת הפסח. .51

פסח, יש לאכול את המצה גם כאשר אין מקריבים את קרבן ה .52

 לכתחילה עד חצות. –באותו זמן בו הפסח נאכל 

 יש לאכול כזית מצה בליל פסח. מעיקר הדין .53

כאשר אין לאדם יותר מכזית מצה שמורה, עליו לאוכלה בסוף  .54

 .הסעודה הסעודה כמו שהפסח נאכל בסוף

 אכילת המצה ולא מתקנת חכמים.של  המצוהדין זה נובע מעיקר  .55

, זכר מצה גם בתחילת הסעודה וגם בסופה נוהגים לאכול לכתחילה  .56

 .ודהלקרבן הפסח הנאכל בסיום הסע

', ויש באכילתה אפיקומןמצה בסיום הסעודה מכונה 'אכילת ה .57

 שום "זכר לקרבן הפסח".מ

זכר  –שני זיתים לאפיקומן יש הכותבים, כי לכתחילה יש לאכול  .58

  לקרבן הפסח וזכר למצה הנאכלת עמו; או זכר לפסח וזכר לחגיגה.

 



 

13 
 

 

 "לפסחזה בשר אמירת " –פרק א 

חלק בלתי נפרד ממצות שמחת יום טוב בכל  כאשר בית המקדש היה קיים,   

למרות שאין אנו אחד משלושת הרגלים היה אכילת בשר מקרבן השלמים. 

יכולים לקיים את מצות שמחת יום טוב בשלמותה בהעדר קרבן השלמים, 

אינה תלויה כלל בקיום המקדש, וגם כיום יש מצוה  ה זומצומכל מקום, 

)כך כותב הרמב"ם  ות שמחת החגלאכול בשר בשלושת הרגלים, כחלק ממצ

'בית  –בהלכות יום טוב פרק ו הלכה יח; ומבואר בהרחבה בפירוש הב"ח 

, ספרו של רבי יעקב והוא פירוש על הטור ת'-חדש' מרבי יואל סירקיש, שכ"א

 . (בחלק אורח חיים סימן תקכז – בעל הטורים

בשר. אולם מצוה לקנות יום טוב של פסח, וד בלכ, גם כמו בכל יום טוב   

משמעותו בשר  –מאחר שברמה העקרונית, בדרך כלל בשר המיועד לפסח 

המיועד להקרבה כקרבן הפסח, ישנו דין מיוחד בהכנות לקראת הפסח, 

שנועד למנוע אפשרויות של טעויות בהבנה של ייעודו של הבשר הנקנה 

  לסעודת החג.

    

 איסור אמירת "בשר זה לפסח"

אסור לו לאדם אמר רב יהודה אמר רב: נאמר: " בגמרא בפסחים )נג,א(   

, מפני שנראה כמקדיש בהמתו ואוכל קדשים 'בשר זה לפסח הוא' –שיאמר 

אדם שאינו מקריב כעת קרבן פסח, אלא רק מייעד המדובר כאן בבחוץ". 

שלא  ,מוזהר ודתו, ואין לו כל כוונה של הקדשה. בכל זאת הואבשר לסע

מהם ניתן להבין על הבשר שברשותו, שהוא להיכשל בלשונו ולומר דברים 

 מוקדש לקרבן הפסח. 



 אמירת בשר זה לפסח –פרק א 

14 
 

מקור לדברי רב הללו מופיע בגמרא הירושלמית )פסחים פרק ז הלכה א(    

ממעשהו של אדם חשוב בשם תודוס איש רומי, אשר הנהיג את ישראל 

באותו מקום לאכול גדיים מקולסים )צלויים כאחד בדומה לקרבן הפסח( 

ים נזפו בו ושלחו לו, שאם היה זה אדם אחר אשר היה בליל פסח, והחכמ

מנהיג אותם לעשות כן, הם היו מנדים אותו, משום שהוא גורם תקלה 

 לידי הרבים את המביא שכללרבים שיבואו לידי אכילת קדשים בחוץ: "

" )ובגמרא הבבלית מבואר, שאין הכוונה נידוי צריך - בחוץ קדשים אכילת

 ידי כך, אלא שהוא קרוב לידי הבאה לכך(.שממש הוא מביא במעשיו ל

אכילת הקדשים מותרת רק כאשר הם נשחטו כהלכה בתוך העזרה, והם    

נאכלים בתוך חומת ירושלים. אם האנשים יקדישו את בהמותיהם וישחטו 

אותם מחוץ לעזרה ויאכלו אותם מחוץ לירושלים, הרי שהם עוברים על 

ת את מי שמכשיל אותם באיסורים איסורי תורה חמורים, ועל כן יש לנדו

למרות שכוונתו של המכשיל לא היתה לגרום לאיסור אלא אדרבה,  –אלו 

כוונתו היתה לטובה, להזכיר לישראל את מצות קרבן הפסח אשר צריכה 

 להתקיים בלילה זה.

 זאת :רב בשם בון רבי בי יוסה רביוכך מסיקה הגמרא שם: "]אמר[    

 בהם לך וקח וצא המעות את לך הא :חבירול לומר לאדם שאסור ,אומרת

 בהם לי וקח וצא הללו המעות את לך הא :לו הוא אומר אבל ,לפסח בשר

כלומר, גם שימוש במעות לקניית בשר לפסח יכולה להיראות  ."לצלות בשר

 כהקדשה של הכסף לצרכי הקרבה, ועל כן יש להיזהר בזה.

 

 האם החשש הוא רק בבשר?

לי שם( מדגישה, כי אזהרה זו נאמרה דווקא לגבי הגמרא בפסחים )בבב   

בשר, אבל לגבי חיטים, אין כל חשש שאנשים שיראו אותו אומר על החיטים 

שהן מיועדות לפסח, כי הן באמת מיועדות לקרבן הפסח, אלא שהכוונה היא, 



 אמירת בשר זה לפסח –פרק א 

15 
 

ספר הפסיקה  –שישמרו אותם בשביל המצות של פסח )וברי"ף על פסחים 

הזכיר שגם  –ד'תתס"ג -ו יצחק אלפסי ד'תשע"גהמקיף על הגמרא מרבינ

 בעיה(. כל שעורים אין אמירה כזו לגבי ב

שהרי ברור שלא מקריבים  לכאורה, דברי הגמרא לגבי חיטים הן פשוטות,   

, ומדוע שאדם יבוא להחליף בין חיטים לבין קרבן מהם את קרבן הפסח

להקדשה  הטעות המדוברת אינה מתייחסת רקנראה להבין, כי  הפסח?

 לכתחילה של בהמה לקרבן.

"שנראה כמקדיש  למרות הלשון הנזכרת בדברי רב יהודה בשם רב   

לא רק לגבי גדי וטלה הכשרים  עולה מדברי הגמרא הואבהמתו", החשש ה

להקרבה, אלא אף לגבי גדי וטלה שכבר נשחטו, ואף לגבי בשר של בהמות 

חשש אף לגבי  הירושלמי וכפי שאנו רואים בדברי –שאינן כשרות להקרבה 

בשר הנקנה במעות. ובאמת, אדם יכול להימנות במעותיו על בהמה שאדם 

אדם אינו יכול להימנות אחר הקדיש, ולכן ברור שאף במעות יש חשש )אם כי 

והיינו  –בגמרא בפסחים פט,א על קרבן אחרי שהבהמה נשחטה, כמבואר 

שמעותה היא אף אף לשיטת רבי שמעון הנזכרת במשנה שם, שפשטות מ

אחר השחיטה "עד שיזרק"; אמנם יש מקום לומר שכל האיסור לומר "בשר 

 זה לפסח" אינו כדעת רבי שמעון, וכפי שיבואר להלן בפרק ח(.

יש מי שמסביר, כי בנוגע לחיטים גם כן הייתי יכול לטעות ולחשוב שהן    

ך להדגיש ועל כן היה צור –שהרי המנחות מוקרבות מהן  –מיועדות להקרבה 

בגמרא, שלא יבואו לטעות בזה )פירוש 'מגן אברהם' על השולחן ערוך סימן 

 'טוב שכלתמ"ג(, וכדבריו מופיע במדרש '-רבי אברהם גומבינר, שצ"ז –תסט 

 שרי לפסח הללו חיטין ואמר דפריש גב על אף(: "יב פרק שמותלפרשת בא )

חכם בשם על ידי  " )מדרש זה חוברלמנחות להו דמפרשי משום חיישינן ולא

    רבי מנחם בן שלמה, שחי באיטליה בערך בשנת ד'תת"ק(.

 



 אמירת בשר זה לפסח –פרק א 

16 
 

 פסיקת ההלכה: זהירות לכתחילה 

 –השולחן ערוך )אורח חיים תסט,א( פוסק: "אסור לומר על שום בהמה    

'בשר זה לפסח', לפי שנראה שהקדישו מחיים לקרבן  –בין חיה בין שחוטה 

 א יאמר: בשר זה ליום טוב". פסח ונמצא אוכל קדשים בחוץ, אל

המשנה ברורה במקום מבאר, שמלשונו של השולחן ערוך משתמע, כי    

משום שעל כל פנים היא ראויה להקרבה למזבח  –החשש הוא דווקא בבהמה 

, אבל בבעלי )גם אם לא בתור קרבן פסח, אז בתור קרבן אחר כמו שלמים(

המשנה  ן לחשוש. אמנם,חיים שאינם ראויים להקרבה כלל כמו עופות, אי

 כתחילה טוב להיזהרברורה עצמו בהתבסס על פוסקים נוספים סובר, של

עופות, ואפילו על דגים לדעתו ראוי להיזהר סח" גם על ולא לומר לשון "לפ

רבי אליהו שפירא,  –)שכך כתב בפירוש 'אליה זוטא' בסימן תסט  מלומר כן

 .תע"ב(-ת"כ

 



 

17 
 

  

 חאכילת צלי בליל פס –פרק ב 

החכמים אשר נזפו בתודוס איש רומי, שהנהיג לאכול גדיים מקולסים    

בליל פסח, חששו מתקלות שיכולות להתרחש, במקרה שאנשים יסברו לגבי 

גדיים אלו, שהם אינם אלא קרבן הפסח. חשש זה בא לידי ביטוי במשנה 

בפסחים )ד,ד( המזכירה חלוקת מנהגים בעניין אכילת צלי בליל פסח, 

 צלי לאכול שנהגו מקוםה את מחויבותו של האדם למנהג מקומו: "ומדגיש

  ".אוכלין אין - לאכול שלא שנהגו מקום ;אוכלין – פסחים בלילי

מאחר שאת קרבן הפסח יש חובה לצלות נראה לומר, כי מנהג של אכילת    

דווקא בגדי שמסתבר,  . מסיבה זונובע מהרצון להזכיר את קרבן הפסחצלי 

שהרי בצליית דברים אחרים, להקרבה שייך מנהג זה,  יםאו טלה הכשר

אם אכן זהו המנהג במקום שנהגו לאכול צלי, הרי שיש פחות ניכר. ההיכר 

טלה לגדי ולדווקא  מתייחסהמנהג במקום שנהגו שלא לאכול צלי, לומר כי 

וכך גם  הראויים להקרבה, אבל בנוגע לצליית דברים אחרים, אין כל חשש.

רק ו, כי כמה מהראשונים סוברים, שבליל הסדר מביאים שני נראה להלן בפ

אחד צלוי זכר לפסח ואחד מבושל זכר לחגיגה )רי"ף, רבינו  –תבשילים 

 חננאל, רשב"ם(.

 בנוגע לצלייה שנועד, כי אין מנהג מיוחד באופן אחר אולם יש מקום להבין   

חדש מנהג להזכיר את קרבן הפסח. המקום בו נהגו לאכול צלי, אינו בא ל

שיש היתר לאכול צלי שם  ,של עשיית "זכר לקרבן הפסח", אלא רק בא לומר

בניגוד למקומות בהם המנהג הוא "שלא לאכול" צלי, שם יש איסור בדבר,  –

כדי שלא יבואו לידי מכשול; ואיסור זה יכול לכלול צליית דברים נוספים 

 פרט לגדי ולטלה. 

 



 בליל פסחאכילת צלי  –פרק ב 

18 
 

 צליית בשר עגל

נה בפסחים מופיעה שאלתו של רבי בא לרבי אימי, אם בירושלמי על המש   

אפילו בשר עגל נכלל באיסור אכילת צלי במקום שנהגו שלא לאכול, ורבי 

אימי משיב לו שגם בשר העגל נכלל באיסור זה. רבי בא מוסיף לשאול אם 

אף בשר עוף נכלל באיסור, ורבי אימי מאשר לו, שאף בשר עוף אסור. הגמרא 

שאף ביצה צלויה תהיה אסורה ואף 'קולקס' צלוי יהיה מביאה אפשרות, 

, וישנו פירוש אחר אסור )לפי ההבנה המקובלת במפרשים 'קולקס' הוא דג

(, אך היא דוחה ואומרת, שרק דבר הטעון שחיטה נכלל שהכוונה היא לירק

 באיסור זה, וממילא ברור, שדגים וביצים צלויים אינם אסורים באכילה.   

וכך פוסק להלכה כותבים כמה מהראשונים )כמובא להלן(, ובאמת, כך    

בשולחן ערוך )אורח חיים סימן תעו סעיף ב(: "אפילו בשר עגל ועוף, כל דבר 

שטעון שחיטה, אסור לאכול צלי במקום שנהגו שלא לאכול צלי". המשנה 

ברורה במקום מוסיף, כי דגים וביצים אינם דומים לבשר, ולא יבואו לטעות 

 כן מותר לאוכלם צלויים בכל מקום.   בהם, ועל

בתוספתא למסכת ביצה )ב,טו( הנזכרת גם בירושלמי )פסחים ז,א וביצה    

ב,ז( נאמר, כי מותר להכניס עגל מקולס בליל יום טוב הראשון של פסח אבל 

לא גדי מקולס; ובהקשר זה מובאת הנהגתו של תודוס איש רומי להאכיל 

משמע לכאורה, כי דווקא גדי נאסר ולא עגל ו –את אנשי מקומו גדי מקולס 

להכניס לסעודה(. על פי הדברים הללו  -)ובפשטות הלשון 'להכניס' משמעה 

התעלמו בחרו לפסוק כדברי רבי אימי הנ"ל, ויש מי שתמה, מדוע הפוסקים 

עגל מקולס )פירוש 'שיירי קרבן' על הירושלמי  המתירה אכילת מתוספתא זו

 תקכ"ב(.-רנקל, תס"זבפסחים שם, רבי דוד פ

אולם נראה, כי הפוסקים אינם מתעלמים מתוספתא זו, אשר מופיעה    

הראשונים עליהם מתבסס השולחן ערוך בפסיקתו. כך אנו מוצאים בדברי 

 –ד'תתק"פ; חלק ב -הראבי"ה )רבי אליעזר בן יואל הלוי, ד'תת"קבדברי 

אוסר ל זאת בכמצטט את דברי התוספתא ומסכת פסחים סימן תרל(, אשר 



 בליל פסחאכילת צלי  –פרק ב 

19 
 

)ר' מרדכי  'מרדכי'צלי של בשר עגל ועוף במקום שנהגו איסור; וגם ה אכילת

מביא שהוא צאצא של הראבי"ה, וה'נ"ח, פסחים רמז תרח( -בן הלל, ה'א

)וממילא יש לומר, כי  בשמו את האיסור המדובר, בוודאי הכיר את דבריו

.  להזכירם(דברים אלו היו מוכרים גם לשולחן ערוך, שלא ראה לנכון 

, כי היתר אכילת העגל המקולס נאמר רק במקום בו בדעתם מסתבר לומר

נהגו היתר באכילת צלי, ולא במקום בו נהגו איסור בדבר; וכך מבאר בפירוש 

; תנ"ו-'פרי חדש' על השולחן ערוך שם )פירוש מרבי חזקיה די סילוה תט"ז

 (. וראה עוד אפשרות בביאור דברי התוספתא להלן בפרק ט

 

 האם כל צלי אסור?

יש מהפוסקים הרוצים לומר, שאפילו דג צלוי וביצה צלויה אסורים    

של"ד; -באכילה בליל פסח. כך כותב בשו"ת מהרש"ל )רבי שלמה לוריא, ר"ע

סימן פח( בשם המרדכי, ומביאים דבריו בהסכמה תלמידו ה'דרישה' )פירוש 

, והב"ח )בסימן תעג; שע"ד(-על הטור, בסימן תפו; רבי יהושע ולק, שט"ו

ולכאורה דבריו סותרים למה שהוא עצמו כותב בסימן תעו, שרק דבר הטעון 

 שחיטה אסור(. 

ייתכן שהבנתם במרדכי נובעת ממשפט המופיע בסיום דבריו )שמופיע גם    

 לאכול שלא שנהגו למקום הוא כשר מנהג בישול דרך ונראהבראבי"ה(: "

ו לאכול צלי, נראה פשוט, שדרך בישול מאחר שלא נהג". פסחים בלילי צלי

הוא מנהג כשר, ולכאורה לא מובן מהו החידוש שבדבריו. יש מי שכותב 

)הט"ז בסימן בדעתו, שהוא בא לומר לנו, שאין לגזור על הבישול אגב הצלייה 

(. תכ"ז-פירוש 'טורי זהב' על השולחן ערוך, רבי דוד הלוי, שמ"ו –תעו 

שיש עניין  שם היא,'בית יוסף'  ף קארו בספרואפשרות אחרת שכותב רבי יוס

 מיוחד באכילת בשר מבושל באותם מקומות, על מנת להראות שהצלי אסור

באכילה. ייתכן לומר, שהרש"ל הולך בכיוון זה של הבית יוסף, אלא שהוא 



 בליל פסחאכילת צלי  –פרק ב 

20 
 

רוצה לומר, כי לכתחילה יש להחמיר ולהימנע לגמרי מאכילת דברים צלויים 

 יתר בזה בנוגע לדגים וביצים כמפורש בירושלמי.למרות שעקרונית יש ה –

י דברי הירושלמי אינם מוסכמים, אפשרות הבנה אחרת בדעתם היא, כ   

כמו האפשרות  –ובבבלי שלא נזכרת כל חלוקה, הכוונה היא לאסור הכל 

ולהלכה יש לנקוט כדברי התלמוד הבבלי. לפי  שנאמרה בירושלמי ונדחתה,

כל מנהג באכילת צלי בליל פסח, וכל הנידון הוא  דבריהם הדבר פשוט, כי אין

אפשרות ההיתר; וניתן להבין כן גם מדברי שאר הפוסקים הנזכרים, אשר 

; )המרדכי והראבי"ה הרחיבו את האיסור אל מעבר לצליית גדי וטלה

 . (ולכאורה כך הם גם דברי השולחן ערוך

קודם למשנה ובאמת, גם משאר המנהגים הנזכרים בפרק רביעי בפסחים    

בהיתר של ביצוע פעולה,  זו העוסקת באכילת הצלי, משתמע שהנידון הוא

"מקום שנהגו לעשות מלאכה בערבי  –לכתחילה בהנהגה של פעולה  ולא

פסחים", הוא בוודאי מקום שנהגו היתר בעשיית מלאכה באותו יום; 

הם "מקום שנהגו למכור בהמה דקה לגויים", היינו מקום בו התירו למכור ל

בהמות דקות. כך בוודאי צריך לומר בנוגע למנהג הנזכר בהמשך הפרק שם 

"מקום שנהגו לעשות מלאכה בתשעה באב", שהכוונה היא למקום בו התירו 

 לעשות מלאכה. 

אולם המנהג המובא מיד לאחר מנהג אכילת בשר הצלי, "מקום שנהגו    

ם בו התירו להדליק את הנר בלילי יום הכיפורים", אינו מתפרש כמקו

להדליק את הנר, אלא כמקום בו היה מנהג חיובי להדליק את הנר, כמבואר 

שאכן קיים מנהג לאכול צלי בליל על פי הסברה הנזכרת, בגמרא שם )נג,ב(. 

שאיסור אכילת צלי שייך רק בדבר הכשר להקרבה, יש מקום לומר, פסח, 

ש שיירי קרבן ובוודאי שעגל מקולס מותר באכילה, כפי שרצה לומר בפירו

 .)ובוודאי שכך הוא לשיטת רש"י, כפי שיתבאר בפרק הבא( הנ"ל

 



 בליל פסחאכילת צלי  –פרק ב 

21 
 

 מנהג אכילת צלי עוף

הראבי"ה בדבריו הנ"ל כותב, כי הוא ראה אנשים האוכלים בשר עוף בליל    

אלא שלדעתו הנהגתם אינה נכונה, ואין לחלק בין בשר עוף לבין בשר  פסח,

הירושלמי דלעיל. הנחת היסוד הבהמה, וכל אכילת צלי אסורה, כדברי 

שבדבריו היא, כי אנשים אלו נמצאים במקום שנהגו שלא לאכול צלי, ועל 

כן מנהגם אינו נכון. אולם אם אכן היה מנהג לאכול בשר צלי בלילי פסח, 

בוודאי שהמקום בו נהגו שלא לאכול בשר צלי מתייחס לבשר הכשר 

 בזה כל חשש. להקרבה, וממילא אין הוא נוגע לבשר עוף, ואין

גם מדברי הרמב"ם בפירושו למשנה לפסחים )ד,ד( נראה ללמוד, שהאיסור    

 האוסרים טעםהוא דווקא בצליית דבר שיש לטעות בו שהוא קרבן הפסח: "

 הפסח, כבש שהוא הרואה יחשוב שלא כדי ,פסח בליל צלי בשר אכילת

יא(: "מקום "; וראה לשונו בהלכות חמץ ומצה )ח,בחוץ קדשים כאוכל ויהיה

שנהגו לאכול צלי בלילי פסחים אוכלים, מקום שנהגו שלא לאכול אין 

שה הוא, ובכל מקום אין אוכלים  בשר הפסחאוכלין גזירה שמא יאמרו 

 .כולו כאחד בליל זה, מפני שנראה כאוכל קדשים בחוץ..." צלוי

ך שהצלי הנזכר בתחילת דבריו גם כן אין ראייה לכ "שה צלוי"מלשון    

אשר מרחיב את איסור הצלייה לעגל ועוף  ייחס לשה )והשולחן ערוךמת

עיף יש מקום לראות בסאולם  – (תעו,אהעתיק את לשון הרמב"ם הזו בסימן 

בדבריו שם בסעיף א, כי מביאים שני מיני בשר לשולחן המשך לנזכר זה 

ייתכן  .יחס דווקא לבשר ולא לדברים אחריםהסדר, וממילא האיסור מתי

)והראשונים הסוברים שאוכלים צלי בליל  עת רש"י והרמב"םלומר בד

, כי דברי הירושלמי אינם מוסכמים, ולהלכה יש להכריע כדברי הסדר(

 הבבלי, שם לא נזכר איסור של צליית עוף או עגל.

 

 



 

22 
 

 אכילת גדי מקולס –פרק ג 

תודוס איש רומי  –בכמה מקומות בגמרא מופיעה הנהגתו של אדם חשוב    

הנהיג את אנשי מקומו לאכול גדיים מקולסים בליל פסח )גדי אשר  –

'מקולס' הוא גדי הצלוי כולו כאחד(. הנהגה זו נתקלה בתגובה חריפה על ידי 

החכמים אשר אמרו לו, כי לולא המדובר היה בתודוס בעצמו, הם היו מנדים 

 .א; פסחים נג,א; ביצה כג,א(,)ברכות יטאותו על הנהגה זו 

בחריפות כל כך מרובה? גם אם מנהג מקומו של החכמים  מדוע הגיבו   

תודוס אינו תואם את מנהג מקומם של החכמים הללו, הרי שלאור דברי 

המשנה בפסחים, שאיסור אכילת הצלי נאמר דווקא במקום שנהגו שלא 

נראה  –לאכול צלי, אבל במקום שנהגו לאכול צלי, אין בזה כל איסור 

 קום לנהוג כרצונם, ולאכול צלי.לכאורה, שזכותם של אנשי המ

 

 שלא לאכול צלי –אפשרות: מנהג רומי 

אפשרות הסבר לשאלה זו מופיעה באחד מספרי הפסיקה האשכנזים    

ה'י; חלק -ה'אור זרוע' )נכתב על ידי רבי יצחק מוינה ד'תתק"מ -הראשונים 

ב הלכות פסחים סימן רל(. לדבריו, המנהג ברומי היה שלא לאכול צלי, 

ודוס נהג שלא כדין, כאשר שינה ממנהג המקום, והשפיע על האנשים שם ות

 לשנות ממנהגם.

הבנה זו, שישנו איסור לבנים לשנות ממנהג אבותיהם, נזכרת בגמרא    

בפסחים )נ,ב( לגבי אנשי מקום בשם ביישן, שפנו אל רבי יוחנן בבקשה לשנות 

צידון. רש"י ממנהג אבותיהם, שהנהיגו שלא ללכת בימי שישי מצור ל

במקום מבאר, כי בימי שישי היה יום השוק בצידון, ומנהג המקום שלא 



 אכילת גדי מקולס –פרק ג 

23 
 

ללכת ליום השוק נקבע, על מנת שהאנשים לא יתבטלו מלעסוק בצרכי 

 ,אנשי ביישן שפנו לרבי יוחנן טענו, כי קשה להם לעמוד בהנהגה זו. השבת

לשם ביום  שנקבעה על ידי אבותיהם אשר היו עשירים ולא היו זקוקים ללכת

 מה שאין כן עתה, שהם עניים. –השוק 

רבי יוחנן אסר להם לשנות ממנהג אבותיהם, על פי הפסוק במשלי )א,ח(:    

"שמע בני מוסר אביך, ואל תטוש תורת אמך". כלומר: מאחר שאבותיכם 

קבלו זאת על עצמם ועל מקומם, הרי שזה מנהג המקום, ואינכם יכולים 

ותבים כמה מהפוסקים בנוגע לדין אחר התלוי לשנות קבלה זו. כך גם כ

איסור עשיית מלאכה בערב פסח בבוקר עד חצות: במשנה  –במנהג המקום 

בתחילת פרק רביעי בפסחים מבואר, כי במקום שהמנהג לעשות מלאכה 

עושים, ובמקום שהמנהג שלא לעשות מלאכה אין עושים; וכן פוסק השולחן 

 ערוך )או"ח תסח,ג(. 

ורה במקום כותב בשם האחרונים )ומצאנו דברים אלה ב'שולחן המשנה בר   

-חיבורו של רבי שניאור זלמן מלאדי בעל ה'תניא', תק"ה –ערוך הרב' שם 

תקע"ג(, כי במקום שנהגו שלא לעשות מלאכה, אפילו בני אותו מקום 

אסורים בעשיית מלאכה, והם אינם רשאים לשנות את מנהגם, על פי הכתוב 

ת אמך" )ובמשנה ברורה אף מדגיש, כי גם התרת נדרים לא "אל תיטוש תור

 תועיל(.

נידוי, אך ישנה במתחייב  ממנהג מקומוכמובן, שלא כל מי שמשנה    

משמעות גדולה יותר לדברים הנעשים בפרהסיא, שהרי המשנה בפסחים 

, ויש )תחילת פרק ד( מזהירה שלא לשנות ממנהג המקום מפני המחלוקת

הימנע ממחלוקת מהווה את הסיבה המרכזית לאיסור לומר, כי הרצון ל

-)רבי משה סופר, תקכ"ג 'חתם סופר'באופן זה מבאר הלשנות את המנהגים. 

משום בחידושיו לפסחים את הסיבה בגללה רצו לנדות את תודוס, ת"ר( 

במשנה בביצה מופיע כי גם שהוא הנהיג את הרבים לעשות כן )ואף על פי ש

לאכול גדי מקולס, בניגוד לדעת החכמים שחלקו רבן גמליאל סבר שמותר 

 שהוא הנהיג את הרבים לעשות אחרת מהמקובל(.לגביו עליו, לא נזכר 



 אכילת גדי מקולס –פרק ג 

24 
 

 

 הכרעת ההלכה: אסור לאכול גדי מקולס

מדברי האור זרוע הנ"ל עולה, כי במקום שנוהגים לאכול צלי בלילי    

רושו פסחים, מותר לאכול גדי מקולס; וכך גם נראה מדברי רש"י בפי

לפסחים )עד,א ד"ה איזה גדי(, האומר על איסור אכילת גדי מקולס, שהוא 

במקום שלא נהגו לאכול צלי. אולם האור זרוע עצמו בסיום דבריו מעלה 

 נהגו לאכול צלי, לא התירו לגמרי אכילתאפשרות אחרת, כי אף במקום ש

ף . ממילא ניתן לומר, שאבאכילה גם במקום זהצלי, וגדי מקולס אסור 

 הנהגתו של תודוס היה אסורה שם. ובכל זאתברומי המנהג היה לאכול צלי, 

כהבנה זו פוסק הרמב"ם להלכה )חמץ ומצה ח,יא(, והוא מבאר, שכאשר    

המדובר בשה צלוי כולו כאחד יש לאסור זאת בכל מקום, משום שהאדם 

 וכן גם פוסק השולחן ערוך )או"ח תעו,א(. –נראה כאוכל קדשים בחוץ 

 

 זכר לקרבן הפסח –ש"י: אכילת צלי ר

רש"י במסכת ברכות )יט,א ד"ה בלילי פסחים( מבאר, כי תודוס איש רומי    

הנהיג לעשות את הגדיים המקולסים, זכר לקרבן הפסח, שהיה נעשה באופן 

 את דעת זה. כך גם מבאר רש"י בפירושו למשנה בביצה )כב,ב ד"ה מקולס(

מקולס בליל פסח: "והיו עושין זכר רבן גמליאל, הסובר שעושים גדי 

 למקדש". 

נראה להבין מדבריו, כי מנהג של אכילת גדי מקולס זכר לקרבן הפסח היה    

מצוי, וממילא, במקום שנהגו שלא לאכול צלי, האיסור מתייחס דווקא לגדי 

באופן שהוא כשר להקרבה, ואילו אכילת צלי בכל אופן אחר, מותרת )וכפי 

ועוד  .כותב האור זרוע לפי שיטה זו בפסחים לעיל, וכך ם מדבריושמשתמע ג

יש לדקדק מדברי רש"י בפסחים שם, שלא כתב על איסור אכילת צלי שהוא 



 אכילת גדי מקולס –פרק ג 

25 
 

, והיינו מפרשים שהכוונה היא שלא נהגו היתר במקום שנהגו "שלא לאכול"

אלא שכתב שהוא שבמקום "שלא נהגו" לאכול, והיינו, שהוא  -באכילה 

 זכר לקרבן הפסח(. המנהג של צלייה  אתבמקום שלא עשו 

אשר נערך על ידי בספר 'מחזור ויטרי' , שהוא ספר פסקי הלכות של רש"י,    

מופיע )הלכות פסח סימן כא(, כי רש"י הורה  תלמידו רבי שמחה מויטרי

שלא להימנע מלאכול צלי בליל פסח, כל זמן שאין זה גדי מקולס, כפי ששלחו 

. על פי המבואר יש לומר, כי הנהגתו של רש"י החכמים לתודוס איש רומי

מתאימה על פי שיטתו למקום בו נהגו שלא לאכול צלי, שהכוונה היא לא 

אבל שאר הדברים הצלויים מותרים באכילה )ובאמת  –לאכול גדי מקולס 

וכך מופיע בפוסקים  – בטור כותב כי באשכנז המנהג הוא שלא לאכול צלי

כותב,  היה באשכנזגם כן אם כי המרדכי ש ;אשכנזים רבים המאוחרים לו

 כי מנהג מקומו לאכול צלי(.

( מופיעה הכרעה קט סימן ומערב מזרח גאוני) הגאונים תשובותבספר    

ליל פסח, ואוסרת אכילת גדי מקולס. דומה, המתירה לאכול בשר צלי ב

מתאימה לדברי רש"י,  תםכי אין להוכיח מתשובה זו אם הכרע ,נראהאולם 

לומר את הדין אפילו במקום בו נוהגים שלא לאכול צלי; או שמא  ובאה

הכרעה זו באה לומר את הדין אפילו במקום שנוהגים לאכול צלי, והיא 

)ולהלן בפרק ח יתבאר, כי יש גם מי שמתיר  מתאימה דווקא לדברי הרמב"ם

  . לכתחילה אכילת גדי מקולס בליל פסח(



 

26 
 

 

 איזהו גדי מקולס? –פרק ד 

פי הכרעת הרמב"ם והשולחן ערוך, אף במקום שנהגו לאכול צלי, אסור על    

לאכול גדי מקולס; ואף רש"י, הסבור שהדבר תלוי במנהג המקומות, היה 

על כל פנים בנוגע למקומו  –מורה לאסור אכילת גדי מקולס, ונראה שנקט 

שהוא מקום שנוהגים שלא לאכול בו צלי. מאחר שאיסור זה נובע  –

טעות בין הגדי הנצלה לאכילה לבין קרבן הפסח, מסתבר לומר מאפשרות ה

לכאורה, שאפשרות הפוסלת את הקרבן מלהיות כשר להקרבה, היא גם 

 אפשרות המונעת מהגדי להיחשב כמקולס לעניין איסור אכילתו בליל פסח.

  

 פירוש המילה 'מקולס'

רמית רש"י בכמה מקומות מבאר, כי המילה 'מקולס' נובעת מהלשון הא   

'קולסא', הנזכרת בתרגום הפסוק על גלית הפלישתי שהיה לו כובע נחושת 

על ראשו "קולסא דנחשא" )שמואל א יז,ה(. במקום אחד )פסחים עד,א ד"ה 

מקולס( רש"י מבאר, כי לשון 'מקולס' משמעותו כובע, והכוונה בכינוי זה 

ראשו של הגדי לגדי, שהיו נותנים את חלקיו הפנימיים )כרעיו ובני מעיו( על 

והיינו, שהיו מכניסים את הגדי לתוך התנור  –כאשר היו צולים אותו 

בשיפוד, והחלקים שלא היו בתוכו, כרעיו ובני מעיו, היו ניתנים ליד ראשו 

)ובפרט אם פי התנור היה מלמעלה כפי שאנו מוצאים בתיאורים 

בשבת המתייחסים לתנורי פסחים מאז, כמופיע בסוף הפרק הראשון במשנה 

 "משלשלים את הפסח בתנור", הרי שיש מקום לדמיון זה(.

אמנם, במקומות אחרים רש"י מבאר על פי התרגום הנ"ל, כי לשון    

אך גם כאן  –'מקולס' משמעותו "גיבור מזויין, שכלי זיינו תלויין לו בצידו" 



 איזהו גדי מקולס? –פרק ד 

27 
 

המשמעות היא, שכרעיו ובני מעיו ניתנים על ידו בשיפוד, ועל כן הגדי מקבל 

 ינוי זה.  כ

פירוש אחר למילה 'מקולס' אנו מוצאים בפירושו של הרמב"ם במשנה    

 כבש כמו קרבו ועל כרעיו על ראשו כלומר, מהודר -בביצה )ב,ו(: "מקולס 

לפי פירוש זה, אין משמעות למקום בו כרעיו ובני  ."בירושלם הנאכל הפסח

כהלכתו, הרי מעיו נמצאים בשעת הצלייה, ובכל אופן, כאשר הפסח נצלה 

שהוא מהודר, והוא נקרא גם 'מקולס' )והכוונה היא מלשון לשבח ולקלס, 

 כפי שמבאר בדבריו רבינו עובדיה מברטנורה בפירושו על המשנה שם(.

 

 כיצד צולין את הפסח?

במשנה בפסחים בתחילת פרק שביעי מופיעה מחלוקת תנאים בנוגע    

ים את כרעיו ואת בני מעיו של לצליית הפסח. לדעת רבי יוסי הגלילי, נותנ

וגדרת כבישול שנתינה זו מ ומעיר,הגדי בתוכו; ואילו רבי עקיבא חולק עליו 

לדעתו יש לתלות את החלקים הללו מחוץ לגדי. על פי דברי ולא כצלייה, ו

רש"י, רק לפי רבי עקיבא הגדי נקרא 'מקולס', אבל לפי רבי יוסי הגלילי, 

 הגדי אינו נקרא 'מקולס'. 

באופן זה מבאר רש"י את מחלוקת התנאים הנזכרת בברייתא בגמרא שם,    

 ,תוך תוך קוריהו ישמעאל רביבנוגע לכינוי אותו הם כינו את קרבן הפסח: "

כלומר: רבי ישמעאל סבר כדעת רבי יוסי  ."מקולס גדי קוריהו טרפון רבי

טרפון הגלילי, שהכרעיים ובני המעיים היו ניתנים בתוך הגדי; ואילו רבי 

אבל לפי  סבר כדעת רבי עקיבא, שהיה תולה חלקים אלו מחוצה לו.

הדעות בנוגע לכינוי 'מקולס', וכינוי זה מתאים לגדי הרמב"ם, אין לחלק בין 

  של הפסח לפי כל הדעות.

בירושלמי לפסחים )ז,א( גם כן מופיעה מחלוקת רבי ישמעאל ורבי טרפון,    

ולס, ורבי טרפון קורא לו "תוך בר". אלא ששם רבי ישמעאל קורא לגדי מק



 איזהו גדי מקולס? –פרק ד 

28 
 

הגמרא שם מבארת, כי דברי רבי ישמעאל הם כדעת רבי יוסי הגלילי, האומר 

שגדי מקולס האסור בצלייה הוא גדי הצלוי כולו כאחד; ואילו דברי רבי 

טרפון הם כדעת רבי עקיבא, הסובר שנותנים את הכרעיים ובני המעיים 

ילתא לפרשת בא )פרשה ו( מופיע, כי בשעת הצלייה מחוץ לקרבן. גם במכ

רבי עקיבא היה אומר על הפסח "תוך ובר". על פי הדברים הללו יש לומר גם 

 'מקולס'בשם גדי בהשאלה בדעת רש"י, כי אף לרבי יוסי הגלילי, משתמשים 

 לקרבן הפסח, למרות שבאמת הוא לא היה מקולס.

 

 איזהו גדי מקולס?

, המופיעה מיד לאחר מחלוקת התנאים (א,עדבברייתא בגמרא בפסחים )   

 בלילי לאכול דאסור מקולס גדי איזהובין רבי ישמעאל ורבי טרפון נאמר: "

 - אבר ממנו נשלק, אבר ממנו נחתך. כאחד כולו שצלאו כל ?הזה בזמן פסח

, שאף כאשר נשלק ממנו איבר שם מבארת גמראה. "מקולס גדי זה אין

ולס, ומותר לאוכלו )וכן פוסקים במחובר, אין הוא נחשב עוד לגדי מק

 הרמב"ם והשולחן ערוך(. 

( א, נג) 'שנהגו מקום' בפרק דתנן - מקולס גדי איזהבמקום כותב: " י"רש   

, נראה ."נהגו שלא במקום הזה בזמן פסחים בערבי צלי לאכול שאסור

בזמן הזה, הוא  גדי מקולסהאיסור לאכול  , כישרש"י מתכוון לבאר לנו

 ר במשנה בפרק 'מקום שנהגו'. האיסור האמו

רש"י נאמרים על המילים דבר נוסף מדבריו. דברי לדקדק שיש אולם נראה    

מה פשר שאלת  –ונראה שרש"י בא להשיב על השאלה "איזה גדי מקולס", 

הגמרא "איזהו גדי מקולס"? והרי הרגע הסברנו, שהמדובר בגדי שכרעיו 

בלבד ששאלה זו נראית מיותרת,  ובני מעיו תלויים חוצה לו. אולם לא זו

אלא שגם התשובה נראית מוקשית: מדוע לא משיבים, שהכוונה היא לגדי 

 שכרעיו ובני מעיו תלויים חוצה לו?



 איזהו גדי מקולס? –פרק ד 

29 
 

"דאסור  אלא שרש"י מדקדק מלשון השאלה, המתייחסת לגדי מקולס   

יש ללמוד ממנה, שאין היא עוסקת באותו לאכול בלילי פסח בזמן הזה", ש

לכאורה באה להדגיש, שיש הבדל בין ההגדרה של גדי ר קודם לכן. הגדי הנזכ

מקולס האמורה בפסח, לבין ההגדרה השייכת בנוגע לאיסור האכילה בזמן 

ובאמת, בירושלמי ברייתא זו נאמרת על ידי רבי יוסי הגלילי, שלשיטת  הזה.

 רש"י הוא אינו סובר כלל שהגדי של הפסח היה מקולס.

מהודר, כפי שפירש הרמב"ם,  –וונת הלשון 'מקולס' אכן, אם נאמר, שכ   

"שאסור נצטרך לבאר באופן אחר את דברי הברייתא, ובפרט את ההדגשה 

רבי יחזקאל בן יהודה  – 'ציון לנפש חיה'בפירוש הצל"ח ) .לאכול בזמן הזה"

כותב לבאר,  תקנ"ג( על פסחים שם-לנדא, בעל ה'נודע ביהודה', תע"ג

לא רק בזמן הבית יש לחשוש ולאסור אכילת גדי ש, שהברייתא באה להדגיש

אף על פי שאין דרך להקדיש מקולס בחוץ, אלא אף כיום יש לחשוש בזה, ו

צורך לחלק יש לחשוש לטעותם של הרואים )ואין בכל זאת באופן זה כיום, 

; ודבריו של זמן הקרבן להגדרתו בזמן החורבןת גדי 'מקולס' בין הגדר

 ם(. מתאימים לשיטת הרמב"

הרמב"ם בהלכות קרבן פסח )ח,י( מכריע כדעת רבי עקיבא, שהכרעיים    

ובני המעיים היו תלויים מחוץ לגדי ולא בתוכו )ובהתאם לכלל שהלכה כרבי 

עקיבא מחברו(. אבל רש"י בפירושו על התורה )שמות יב,ט( כותב "ובני מעיו 

נוקטת כמותו  לילי,היה נותן לתוכו", ונראה שהוא נקט כדעת רבי יוסי הג

, על פי המבואר בשיטתו הברייתא בגמרא המחלקת בין סוגי הגדי המקולס

  . )וכפי שמופיע בירושלמי, שאכן רבי יוסי הגלילי הוא האומר זאת(



 

30 
 

 

 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה –פרק ה 

המשנה המתארת את ליל הסדר )בדף קיד,א( אומרת, כי היו מביאים לפני      

וחזרת וחרוסת ושני תבשילים... ובמקדש היו מביאים עורך הסדר "מצה 

המשנה אינה מבארת מה הם התבשילים המובאים,  לפניו גופו של פסח".

ומדוע מביאים אותם; אולם בירושלמי מבואר, כי תבשילים אלו היו 

מובאים בגבולין, אחד זכר לקרבן הפסח ואחד זכר לקרבן החגיגה; וכך גם 

 הבבלית.   מבואר באחד ההסברים בגמרא

 

 אלו תבשילים מביאים?

 ארבעה אפשרויות מובאות בגמרא בנוגע לתבשילים המובאים:   

ואורז; וכך היה רבא נוהג, מאחר שיצא כן מפי רב סלק  –רב הונא  .א

 הונא.

 אפילו דג וביצה שעליו. –חזקיה  .ב

 שני מיני בשר, אחד זכר לפסח ואחד זכר לחגיגה. –רב יוסף  .ג

 המרק שבו הוא נתבשל. אפילו עצם עם –רבינא  .ד

רק רב יוסף, המחייב הבאת שני מיני בשר, מזכיר בדבריו שהתבשילים    

ה'ק"מ( בפירושו -הללו הם זכר לפסח ולחגיגה; אולם הר"ן )רבינו ניסים, ה'פ

על הרי"ף לפסחים שם כותב, כי גם שאר האמוראים מסכימים לדברים אלו, 

על המשנה כמובא בירושלמי ששני התבשילים באים כזכר לפסח ולחגיגה )

 משום  ,דווקא ללא חולק(; אלא שלפי רב יוסף יש צורך בהבאת שני מיני בשר

בכך ניכרת פעולת ה"זכר" לפסח ולחגיגה, מה שאין כן לפי שאר  רקש



 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה –פרק ה 

31 
 

זכר הנזכרים על ידם, שהם באים כהאמוראים, שאין כל כך היכר בתבשילים 

 לפסח ולחגיגה.   

האומר שיש  ,והרשב"ם במקום בשיטת רב הונאהתוספות  מבאריםכך ו   

גם להביא סלק ואורז, שעל אחת כמה וכמה, שהוא יכשיר שני מיני בשר; ו

שהוא מעלה אפשרות, כי חזקיה המכשיר דג וביצה  אנו מוצאים, הר"ןבדברי 

שעליו, לא יכשיר את הסלק והאורז, משום שהם אינם כל כך חשובים, ועל 

 יל )וגם פחות ניכר בהם "זכר" לפסח ולחגיגה(.כן אינם נחשבים ממש לתבש

מחזור רש"י המובאים בספרי תלמידיו ) מדבריכדברי הר"ן נראה ללמוד    

; סידור רש"י סימן שפג; איסור והיתר לרש"י הלכות פסח סימן סט ויטרי

 ושני(, אשר אינו מזכיר כלל את דברי רב הונא וכך הוא כותב: "סימן לח

. ובשר ביצה או. ובשר דג. לחגיגה זכר ואחד. סחלפ זכר אחד. תבשילין

' ואפי רבינא ראמ שהרי. מבושל והאחד צלי שהאחד כגון אחד ממין לוואפי

". כלומר, יש להכריע כדעת רבינא תבשילין שני חשובין ובישולאה גרמא

)וכפי שמבאר זאת הב"ח בסימן תעג, שרבינא היה המאוחר לכולם(, ואף לפי 

דווקא עצם ומרק שיש בהם חשיבות של בשר יכולים רבינא יש לומר, כי 

ואולי גם לא דג וביצה שעליו )כפי  –להיחשב כתבשילים, אבל לא סלק ואורז 

 שסובר חזקיה(, אלא דווקא בשר. 

גם בדברי המפרש לתענית יש לעמוד השמטת שיטתו של רב הונא על    

לאיסור אכילת )הנקרא בטעות רש"י, כו,ב ד"ה שני תבשילין(, המבאר בנוגע 

שני תבשילים בערב תשעה באב בסעודה המפסקת, כי הכוונה היא כמו בשני 

 וביצה דג או, שעליו וביצים בשר או, ודגים בשרהתבשילים בליל הסדר: "

יה באכילת סלק ואורז בערב תשעה נראה להבין בדעתו, כי אין כל בע ".שעליו

     שאין בהם חשיבות של תבשיל.משום באב, 

מאחר שהגמרא מביאה את הקפדתו של ניתן לכאורה לומר אחרת: ם, אמנ   

 –שתבשילים אלו נאמרו בדווקא הרי רבא להביא דווקא סלק והאורז, 

. סברה לדבר כותב הרש"ש )רבי שמואל בשרהמיני  לדעתו אין להכשיר אתו



 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה –פרק ה 

32 
 

תרל"ד( על פסחים שם, כי יש מקום להימנע מהבאת -שטראשון, תקנ"ד

אולם טעם נת למנוע מראית עין של אכילת קדשים בחוץ. תבשילי בשר, על מ

הרשב"ם והר"ן מבארים, כי הקפדה זו של רבא נבעה ו זה אינו נזכר בגמרא,

 דבריהםוכ -מחיבתו של רבא לרב הונא, למרות שדבריו נאמרו כדוגמא בלבד 

של  יצא מפיוהדבר נהג כן הואיל והוא ש לגבי רבאהגמרא הדגשת משתמע מ

, כשרותשגם הן אפשרויות אחרות ישנן שאף על פי שמכך, שמע , ומרב הונא

 .לנהוג דווקא באופן זה הוא בחר בכל זאת

  

 האם רבא היה מביא בשר לשולחנו?

, להביא סלק ואורז כתבשילים לסעודהשל רבא הנזכרת למרות הנהגתו    

בדברי רבא עצמו )קטז,ב( היא, שיש בשר לפני אומר המופיעה הנחת יסוד 

 אין בשר. להגביה צריך ומרור, להגביה צריך מצה; שכך אומר רבא: "ההגדה

כלומר: בשעה  ."בחוץ קדשים כאוכל שנראה אלא עוד ולא, להגביה צריך

שאומרים "פסח, מצה ומרור", יש להגביה את המצה והמרור ולהראותם 

למסובים, אבל לא את הבשר. אם אכן יש להקפיד דווקא על סלק ואורז, 

 שר לשולחן, אין מקום לדברים אלו של רבא. ולא להביא ב

רש"י והרשב"ם במקום כותבים, כי דברי רבא הללו מתייחסים לבשר    

הנמצא על השולחן כזכר לפסח; והרשב"ם אף מדגיש, כי הכוונה לאחד משני 

התבשילים המובאים כדלעיל. כיצד מסתדרים דברים אלו עם הנהגתו של 

 רבא?

תשמ"ו; אורח חיים -משה פיינשטיין, תרנ"הבשו"ת אגרות משה )הרב    

חלק א סימן קנו( מבאר, כי דברי רבא הם בהתאם לשיטתו, שלא לקחת בשר 

זכר לפסח, והוא בא לומר למי שלוקח בשר, כי אסור להם להגביה את הבשר, 

בגלל חשש מראית העין. אבל את הסלק והאורז שהוא היה לוקח, והוא הדין 

ר, אין בזה כל חשש. על פי דבריו נראה לומר, לתבשילים אחרים שאינם בש



 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה –פרק ה 

33 
 

יכול להגביה אותם שהוא שהוא הדין לפי הדעה המכשירה דג וביצה שעליו, 

)אם כי מסתבר גם לומר,  בשביל להזכיר את קרבן הפסח, ואין בזה כל חשש

 . שאין בזה כל צורך, אך על כל פנים איסור אין כאן(

, כי רבא אכן היה נוהג להביא לדבריובניגוד  אולם נראה, שיש מקום לומר   

זאת, משום ולא כמו הגרסה המופיעה לפנינו בגמרא.  –בשר לשולחנו 

הקפדתו של רבא לנהוג כדברי רב הונא שהגרסה שלפנינו נראית תמוהה: 

לא ראה את מעולם רבא  ., שהרי רב הונא לא היה רבו של רבאאינה מובנת

נולד )ראה בתוספות מנחות לו,א  רב הונא, שהרי רב הונא נפטר לפני שרבא

ד"ה אמר רבה(. ובאמת, הרי"ף גורס 'רבה' במקום רבא, ודברים אלו 

, היה תלמיד של רב הונאאכן מתאימים לידוע לנו ממקורות שונים, שרבה 

; והמרדכי שם גורס 'רבה בר רב הונא', ולפי גרסה זו, רבה נהג כרבו רב הונא

וג כמו שאביו היה נוהג. על פי גרסאות כלומר, שבנו של רב הונא הקפיד לנה

אלו ניתן לומר, כי רבא המזכיר בשר הנמצא על השולחן, סבר כדעת רבו רב 

יוסף, שמניחים על השולחן שני מיני בשר; וכך גם פוסק הרמב"ם בהלכות 

 חמץ ומצה )ח,א(.

  

 המנהג להלכה

כותב, השולחן ערוך )אורח חיים תעג,ד(  ,למרות הכרעת הרמב"ם   

מביא מנהג והוא מביאים שני תבשילים אחד זכר לפסח ואחד זכר לחגיגה, ש

אחר: "ונהגו בבשר וביצה, והבשר נהגו שיהיה זרוע". מנהג זה נזכר בטור 

)הכותב שההלכה היא שיכול באיזה מין שירצה(, ולפניו הוא נזכר בספר 

האגודה )על פסחים דף קיד,ב; ספרו של הרב אלכסנדרי זויסלין הכהן 

רמניה, נרצח עקד"ה בערך בשנת ה'ק'( הכותב כן בשם הסמ"ק )ספר מג

ה'מ'(, אם כי בספר -מצוות קצר, רבי יצחק מקורביל שבצרפת, ד'תתק"ע

כמו כן, הוא נזכר בספר ה'עיטור' סמ"ק שלפנינו הדברים אינם מופיעים. 

 שנכתב לפני כתשע מאות שנה )על ידי רבי יצחק ממרסיליה שבצרפת(.



 תבשילים זכר לפסח ולחגיגה –פרק ה 

34 
 

ה'ע"ה( בפירושו 'בית -י )רבי מנחם בן שלמה המאירי, ה'טגם המאיר   

שיש  ,הבחירה' על פסחים כותב, כי זהו המנהג, והוא אף מוסיף בשם מדרש

 בעא כלומר - ודרעא ביעאטעם דווקא לדברים אלו, על פי שמם בארמית: "

" )ה' רצה ופדה אותנו בזרוע נטויה(. מנהג מרממא בדרעא ופרוקינן רחמנא

גם בספר 'כלבו' )רבי אהרן מנרבונה, נפטר בערך בשנת ה'צ(, זה מופיע 

א. זכר לאבלות בית המקדש  –המביא שני טעמים אחרים לאכילת הביצים 

)שהרי ביצה היא מאכל של אבלים(; וכך גם כותב הרמ"א )תעו,ב( המביא 

מנהג זה, ומבאר, שליל פסח תמיד יוצא באותו יום בשבוע בו יחול ליל תשעה 

, שאנו מתאבלים על חורבן המקדש והעדר קרבן הפסח. ב. משום באב, וכן

שביצה קלה לבישול )והיינו שרצו להקל על הציבור ולא להטריחם יותר 

 מדי(.

ואין כאן חיוב , הנועד רק ל"זכר" כי מאחר שדבר זה תלוי במנהגנראה,    

העדיף לנקוט כמו המנהג המצוי, ולחרוג  המעכב בדיעבד, השולחן ערוך

כלל פוסק  ו הרגילה, לפסוק על פי עמודי ההוראה על פיהם הוא בדרךמדרכ

כותב הב"ח, כי יש לפסוק בביאור פסיקה זו  (.)הרי"ף, הרא"ש, והרמב"ם

, שניתן להכשיר אפילו עצם (תלמידי רש"י הנ"ל)וכדברי  להלכה כמו רבינא

ת )וייתכן גם לומר בדע וביצה לא גרועה מן הרוטב של העצם –עם המרק שלו 

הרי"ף והרא"ש אשר מביאים את כל הדעות ואינם מכריעים בפירוש, כי הם 

בספר  .מקבלים את דעת רבינא, ועל כן גם הטור מכשיר באיזה מין שירצה(

העיטור מסביר את המנהג, שהביצה נלמדה מדברי חזקיה, ואילו הזרוע 

 מדברי רבינא.

ייתכן להבין מדבריו, שמנהג זה נעשה על ידינו משום חביבות דברי    

אלא שדברי  –האמוראים עלינו, כשם שרבה הקפיד לנהוג כדברי רב הונא 

רב הונא דחויים על ידי יתר האמוראים, כמו שנתבאר, אך אנו יכולים לנהוג 

  הזרוע.  –למעשה, כדברי האמוראים המכשירים את הביצה ואת העצם 

 



 

35 
 

 

 צליית שני התבשילים  –פרק ו 

במנהג הבאת שני התבשילים זכר לפסח וזכר לחגיגה לשולחן הסדר, לא    

בדומה לקרבן  –נזכר בגמרא אם יש מצוה לצלות את התבשילים הללו 

הפסח; או שמא ישנו איסור לצלותם, על מנת שלא יבואו לטעות בינם לבין 

מקום בי במנהג המקומות: קרבן הפסח. לכאורה יש לומר, כי הדבר תלו

, ואולי גם יש עניין מיוחד שנהגו לאכול צלי, ניתן לצלות את התבשילים הללו

; ואילו במקום שנהגו שלא לאכול צלי, אין צולים אותם. אולם לעשות כן

 מדברי כמה פוסקים משתמע, כי אין לתלות בין הדברים.

 

 בשר צלי זכר לפסח    

האומר שיש להביא שני מיני בשר כותב  בביאור דעת רב יוסף בגמרא,   

הרי"ף, שהצלי הוא זכר לפסח והמבושל זכר לחגיגה. כך גם מופיע בדברי 

ד'תתי"ז(, כפי -רבינו חננאל שם )מראשוני מפרשי הגמרא ד'תש"מ

שמצטטים בשמו התוספות והרשב"ם. יש לציין, שהרשב"ם כותב "רבינו 

ו בדרך כלל כאשר הוא מצטט חננאל מרומי", תיאור שהוא אינו מוסיף לגבי

בה הוא אותו )מבדיקה בפרויקט השו"ת עולה, כי רק פעם אחת נוספת 

כאשר הוא מזכיר אותו בפירושו מרומא, הוא מזכיר את מקומו, מצטט אותו 

 לבבא בתרא ששים ושבע פעמים(. 

רצה לרמוז, שדברי רבינו חננאל הם בהתאם למנהג הרשב"ם ייתכן ש   

נו לגבי תודוס שהנהיג לאכול גדיים מקולסים, משום שמצאמקומו, וכפי 

שהיו נוהגים לאכול שם צלי, ועל כן אחד מהתבשילים המובאים לשולחן 

, כי ברומי היו )לעיל בפרק ב( האפשרות שנתבארההסדר יכול להיות צלי 



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

36 
 

נוהגים לאכול צלי בלילי פסח )אמנם, רבינו חננאל ברוב שנותיו לא היה 

 לדותו עם אביו מאיטליה לקירואן שבצפון אפריקה(.     ברומי, והוא עבר בי

התוספות )קיד,ב ד"ה שני( אינם מקבלים את דברי רבינו חננאל והם     

כותבים, כי מאחר שאנו פוסקים להלכה שאף החגיגה באה מן הצלי, כפי 

"הלילה הזה כולו  -וכפי שנוקטת המשנה בשאלות הבן  –שסובר בן תימא 

בן תימא(, הרי דעת רא בפסחים ע,א שהמשנה היא על פי צלי" )כמבואר בגמ

 שאין להבדיל בין שני התבשילים הבאים כזכר לפסח ולחגיגה. 

היה נראה לומר בדעתם, כי יש לצלות את שני התבשילים; אולם התוספות    

כותבים, כי יש לבשל את שניהם, ולהבנתם כך היא המשמעות של לשון 

שהם צלויים. בדומה לדברי התוספות כותב  'תבשילין', שהם מבושלים ולא

בעל הגהות מיימוניות )פירוש על הרמב"ם מרבי מאיר הכהן מרוטנבורג, 

אלא  –ה'נ"ח( בהלכות חמץ ומצה )ח,א(, שאין לחלק בין הפסח לחגיגה -ה'כ

)וייתכן לבאר את  בריו הם יכולים להיות שניהם או מבושלים או צלוייםדשל

מנהגי המקומות, אם אלו מקומות שנהגו לאכול  החלוקה ביניהם גם על פי

 .בהם צלי או לא(

הנחת התוספות שההלכה היא כבן תימא אינה מוסכמת, והרמב"ם פוסק    

דווקא כדעת חכמים, שחגיגת ארבעה עשר היא קרבן שלמים )קרבן פסח 

י,יב(, וממילא היא יכולה להיאכל בכל אופן בו נאכל קרבן שלמים, ולא 

 . מסתבר לומר כן גם בדעת הרי"ף ורבינו חננאל הנ"ל()ו בהכרח צלי

כולו צלי", הלילה הזה אמנם, הרמב"ם עצמו גם כן כותב כדברי המשנה "   

אך יש מקום והדברים נראים כעומדים בסתירה למה שהוא עצמו כותב, 

מעמידה הגמרא הרמב"ם אין אנו מוכרחים לבאר כמו שדברי בלהבין, כי 

לגבי דברי המשנה עצמם המאירי לפסחים כותב, את דברי המשנה; ואף 

, וניתן לומר תמוסכמ כדברי בן תימא אינהמשנה זו שהעמדת הגמרא ל

שהלשון "כולו צלי" מתייחס לקרבן הפסח בלבד ולא לקרבן החגיגה 



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

37 
 

)שהפסח נאכל דווקא בצלייה ולא באופן אחר, מה שאין כן בשאר ימות 

 (.השנה, שאין הקפדה לאכול בשר דווקא צלי

 –ישנה משנה מפורשת )בדף סט,ב( הנוקטת שלא כבן תימא  ובאמת,   

שלשיטתו החגיגה שווה לגמרי לפסח ומובאת רק מן הצאן ונאכלת רק בזמן 

באה מן הצאן ומן הבקר,  חגיגה, כי השם נאמרואילו במשנה  –אכילת הפסח 

  .ונאכלת לשני ימים ולילה אחד

באופן שיישב את דברי  תוספות,בביאור דברי ה אמנם, יש מי שכותב   

לעניין אף על פי שאין אנו פוסקים לכל דבר כבן תימא, בנוגע כי  המשניות,

בעניין זה )פירוש  כשיטתו הנוקטתהמשנה , בגלל מותוהצלייה אנו פוסקים כ

רבינו מנוח לאחד הראשונים על הרמב"ם, חמץ ומצה ח,ג; ומדבריו נראה, 

וקט כלשון המשנה "הלילה הזה כולו שהוא מפרש זאת בדעת הרמב"ם, הנ

 צלי" בשאלות "מה נשתנה"(. 

 

 המנהג להלכה ולמעשה

)נפטר בערך ה'צ; בסימן נ, וכן הוא  בספר 'כלבו' לרבי אהרן הכהן מנרבונה   

בספרו 'ארחות חיים' חלק א סדר ליל הפסח אות יד( מופיע המנהג לעשות 

השולחן ערוך )תעג,ד(: צלי מזרוע בהמה, זכר לזרוע הנטויה; וכך פוסק 

 תהיה והביצה הגחלים על צלי יהיה שהבשר ונהגו, זרוע שיהיה נהגו והבשר"

הרמ"א במקום מוסיף, כי אף הביצה אינה בהכרח צריכה להיות . "מבושלת

" )ובמשנה ברורה מסביר בעירנו נוהגין וכן, צלויה הדין והואמבושלת: "

 .(את החגיגה , לצלות גםמנהג זה על פי שיטתו של בן תימא

בכלבו ובארחות חיים לא נזכר אם המנהג במקומו היה לאכול צלי או לא,    

וגם בדברי הרי"ף ורבינו חננאל וההגהות מיימוניות, אשר מזכירים מנהג 

אכילת צלי )אם כי ברי"ף וברבינו חננאל הדבר הוא רק בביאור דברי רב יוסף 

כר מה היה מנהג מקומם. בגמרא, ואין הוכחה שכך הכריעו למעשה(, לא נז



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

38 
 

מאחר שהשולחן ערוך מזכיר את האפשרויות השונות לפי מנהגי המקומות 

)תעו,א(, יש לומר, שעצם אפשרות האכילה של הזרוע הצלויה הנמצאת על 

השולחן לפי המנהג, תלויה במנהגי המקומות השונים, אם נהגו לאכול בהם 

רונים, כי אסור לאכול צלי. ובאמת, המשנה ברורה במקום כותב על פי האח

 את הזרוע בלילה, בגלל איסור אכילת צלי. 

)רבי יעקב וייל מגרמניה, לפני כשש  ווייל י"מהר ת"שואיסור זה נזכר ב   

(, אשר כותב כי אסור לאכול את הזרוע הצלויה אף קצג סימןמאות שנה; 

 במקום שנהגו לאכול צלי; ודברים אלו נראים מוקשים, מדוע יש לאסור זאת

 אף במקומות אלו )ואולי יש טעות דפוס בדבריו(.

 

 מיועדים לאכילה –תבשילי הסדר 

נראה, כי יש חידוש בעצם האפשרות של הנחת התבשילים על השולחן בלי    

לאוכלם, שהרי המשנה המתארת את הבאת התבשילים לשולחן, מתארת גם 

ש את הבאת המצה והחזרת והחרוסת, וכן את הבאת הפסח בזמן שהמקד

קיים, ופשט הדברים הוא, שכל הדברים הללו הם דברים הנאכלים. כך גם 

מופיע בטור )סימן קעג(, שאת הדברים הללו לא צריך לתת לפני כל אחד 

ואחד אלא מספיק לתת לפני בעל הבית והוא יחלק לכולם, ומשמע שאת כל 

 הדברים הנזכרים, גם את שני התבשילים הללו, הוא מחלק לכולם. 

ש"צ; מסכת פסחים נר -כותב השל"ה )רבי ישעיה הלוי הורוביץ, ש"כוכך    

מצוה, אות לג(, כי יש משום חיבוב מצוה באכילה מכל התבשילים, ומסיבה 

זו הוא מעדיף לנקוט כדברי התוספות הנ"ל, האומרים שעל התבשילים 

להיות מבושלים ולא צלויים; והביא בשם ספר סדר היום )רבי משה אבן 

ש"ע; סידור הקערה של ליל הסדר(, אשר גם כן כותב -בערך ש' מכיר מצפת,

שעל התבשילים להיות דווקא מבושלים ולא צלויים, כדי שלא יהיו דומים 

 לפסח יותר מידי. 



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

39 
 

 לדעה זו מסכימים גם בשו"ת מהרש"ל )סימן פח( ובב"ח )סימן תעג(   

, שגם ס(ת"-ובעולת שבת )פירוש על השולחן ערוך מרבי שמואל בן יוסף, ת'

כן סוברים, כי יש לאכול מהבשר הנמצא על שולחן הסדר, ולדבריהם, דווקא 

)וגם המגן אברהם מביא  בזה מקיימים את הפעולה של "זכר" לקרבן הפסח

. דברים אלו מסתברים לאור גרסת הגמרא שלפנינו, בנוגע את דבריהם(

 –לאיסור הגבהת הבשר שהוא זכר לפסח "שנראה כאוכל קדשים בחוץ" 

  חשש שאינו שייך, אם לא אוכלים כלל מבשר זה.

לפי המנהג להניח את הזרוע הצלויה ולא לאכול ממנה, ייתכן לומר, כי    

בעצם ההימנעות מהאכילה, אנו מזכירים את המצב הרצוי, שהיינו צריכים 

את קרבן הפסח )ובדומה להלכות אבלות החורבן, שמשאירים מקום  לאכול

אה במשנה ברורה תקס,ה שבשבתות וימים טובים פנוי בסעודה; אם כי ר

  אין לעשות זאת(.

תקנ"ח( בביאורו לשולחן ערוך -הגר"א )הגאון רבי אליהו מוילנא, ת"פ   

)סימן תעו( כותב, כי את הביצה אנו אוכלים זכר לחגיגה, ומאחר שאין לנו 

אפשרות לאכול את הזרוע הצלויה בגלל המנהג שלא לאכול צלי, אנו יוצאים 

 ידי חובת האכילה זכר לפסח, באכילת האפיקומן )וראה להלן פרק י(.

 

 אפשרות: צליית הביצה ולא הזרוע

נראה, כי דברי המהרש"ל והב"ח שעל שני התבשילים להיות מבושלים,    

אפילו ביצים,  –מתבססים גם על הבנתם המחמירה באכילת כל דבר צלוי 

. אולם אם נקבל את בפרק ב( )וכפי שנתבאר לעיל בניגוד לדברי הירושלמי

דברי הרמ"א, שעל הביצה להיות צלויה, ונקבל את הכרעת הפוסקים 

המתירים אכילת ביצה צלויה, הרי שניתן להביא ביצה צלויה וזרוע מבושלת 

 ולאכול את שניהם. 



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

40 
 

באופן זה, מקיימים את המנהג הנזכר ברי"ף וברבינו חננאל, של צלי זכר    

שהביצה היא זכר  גה, אלא שבניגוד להבנה המקובלתלפסח ומבושל זכר לחגי

, וכפי שגם כתב לחגיגה )כפי שמבאר המשנה ברורה את דברי הרמ"א הנ"ל

הביצה מובאת כזכר לפסח ואילו הזרוע היא זכר יש לומר, ש, (הגר"א כנ"ל

  לחגיגה.

הקפדה על חלוקה לשני תבשילים אחד צלוי ואחד מבושל זכר לפסח    

גם בספר האורה )ספר פסקים של רש"י אשר נכתב בשמו על  ולחגיגה, נזכרת

 אחד, תבשילין שני בשלחן שיהיו וצריךידי אחד מתלמידיו; חלק א אות צ(: "

)ואולי השמטת  "הפסח עם הבאה לחגיגה זכר מבושל ואחד, לפסח זכר

המילה 'צלי' ברישא של דבריו, נובעת מכך שאין דבר מוסכם שבכל מקום 

אם כי על פי שיטת רש"י שנתבארה, בכל אופן מותר לאכול  ניתן להביא צלי;

צלי כל עוד הוא אינו מקולס, ובדברי רש"י שהובאו בפרק הקודם נזכר 'צלי' 

כזכר לפסח, והדברים מתאימים לשיטתו העקרונית בנוגע לעשיית זכר 

  .לפסח(

הבנה זו בנוגע לשני תבשילים אלו, גם כאשר אין מדובר בשני מיני בשר,    

 אחדהנזכרים בפרק הקודם: " ,בדברי רש"י שנכתבו על ידי תלמידיומופיעה 

על פי סדר הבאת ...". ובשר ביצה או. ובשר דג. לחגיגה זכר ואחד. לפסח זכר

לומר, כי אכן הביצה המובאת לשולחן הסדר היא זכר גם ניתן הדברים כאן 

מופיע בדברי  וכך גםלקרבן הפסח, ואילו הבשר )הזרוע(, מובא כזכר לחגיגה. 

 מינים שני או ובשר ביצה(: "תקכה סימן פסחים מסכת - ב חלק) ה"ראביה

, ובישולא גרמא או ומבושל צלי או וביצה דג או בשר תבשיל של אחרים

)אכן 'צלי' הנזכר בדבריו יכול  "לחגיגה זכר ואחד לפסח זכר אחד שהיה

, טתו לעיללהיות לאכילה רק במקום שנהגו לאכול צלי, כפי שנתבארה שי

; ובדומה לזה (ובכל אופן, לפי דעתו אין לומר, שיש מנהג בדווקא לאכול צלי

בפירוש רבינו יהונתן על הרי"ף: "ביצה ודגים או ביצה ובשר, אחד זכר לפסח 

  ואחד זכר לחגיגה..." )רבינו יהונתן הכהן מלוניל, נולד בערך ד'תת"ק(.



 צליית שני התבשילים –פרק ו 

41 
 

די אחד מגדולי אשכנז בדור בספר ראב"ן )על פסחים( שנכתב על יאמנם,    

-ד'תתס"ה, ואילו הראב"ן בשנים תת"נ-שאחר רש"י )רש"י חי בשנים ד'ת"ת

היא הבאה כזכר הפוכה, ממנה משתמע כי הביצה  תתק"ל(, מופיעה לשון

 הבאה לחגיגה זכר ואחד לפסח זכר אחד וביצה דג או וביצה בשרלחגיגה: "

דברים בדבריו או בדברי מכל מקום, אין הכרח לומר, שסדר ה ."הפסח עם

שאר הראשונים בא ללמד איזה תבשיל מיועד להיות זכר לפסח ואיזה זכר 

 לחגיגה.

 

 לא לזרוק את הזרוע!

במקרה שלא אוכלים את הזרוע בלילה )בגלל המנהג שלא לאכול צלי(, יש    

שבזה, יש  'בל תשחית'לא ייזרק לבסוף, שהרי פרט לאיסור הזרוע להיזהר ש

)רבי אברהם  'חיי אדם'ביזוי המצוה, כפי שכותב בספר ר של איסוכאן גם 

. מצוה ביזוי והוא, הזרוע שזורקין המעשה עלי ורעתק"פ(: "-דנציגר תק"ח

" )ומביא אותו ואוכלין טוב ליום שצולין הצלי לתוך למחר להניחו ומצוה

 דברים אלו המשנה ברורה תעג,לב(. 

ם קרוב הדבר לכך שיזרקו את איש מקום לומר, כי על פי הדברים הללו    

עדיף לכתחילה לבשל את הזרוע ולא יאכלו אותו אם הוא ייצלה, הרי ש

ממילא ישנה סברה גדולה לנהוג כן כפי ום ששמהזרוע ולאוכלו בליל הסדר, 

להניחו בחוץ באופן שהוא יאבד את טריותו ואנשים לא  ולאהפוסקים הנ"ל, 

, נראה כי אמצו בכל זאת לאוכלווית ירצו לאוכלו )וגם אם לא יזרקו אותו

  שמחת יום טוב צריכה להביא את האדם לאכול מרצון ולא מדוחק(.  

 



 

42 
 

 

הגבהת הבשר באמירת "פסח מצה  –פרק ז 

 ומרור"

במשנה בפסחים )קטז,ב( מובא הקטע הנזכר בהגדה של פסח, כי כל שלא    

בנוגע  ."פסח, מצה ומרור" –אמר שלושה דברים אלו לא יצא ידי חובתו 

לדברים אלו אנו מוצאים הלכה מיוחדת של זהירות מטעות בין הבשר 

הנמצא על השולחן בזמן אמירה זו, לבין קרבן הפסח; כפי שאומר רבא 

 צריך אין בשר. להגביה צריך ומרור, להגביה צריך מצהבגמרא שם: "

מאחר שהבשר המדובר  ."בחוץ קדשים כאוכל שנראה אלא עוד ולא, להגביה

א בשר הנמצא על השולחן זכר לקרבן הפסח, הרי שיש לנו חשש שמא כאן, הו

 יבואו להחליף בינו לבין בשר הפסח.

חשש מראית עין של אכילת קדשים בחוץ, הוא החשש הנזכר לגבי תודוס    

 –איש רומי, אשר הנהיג את אנשי מקומו לאכול גדיים מקולסים בליל פסח 

כוונה בחשש האמור במקרה זה. ושם מדובר באכילה ממש, ועל כן ברורה ה

 אולם מדוע בהגבהת בשר יש לחשוש שהוא נראה כאוכל קדשים בחוץ?

 

 ראשונים: החשש הוא שנראה כמקדיש

רש"י במקום כותב, כי הגרסה הנכונה היא "שנראה כמקדיש". נראה    

להבין מדבריו, כי השיבוש נוצר עקב המקום האחר בו נזכר החשש המדובר 

נג,א(, לגבי האיסור לומר על בשר שהוא לפסח, משום )בגמרא שם בדף 

"שנראה כמקדיש בהמתו ואוכל קדשים בחוץ" )וייתכן שלדעת רש"י יש 

להוסיף כאן את המילים "שנראה כמקדיש" ולהשאיר את המילים "ואוכל 

 קדשים בחוץ"(. 



 הגבהת הבשר באמירת "פסח מצה ומרור" –פרק ז 

43 
 

הבנתו של רש"י בנוגע לבשר, שהוא נראה כמקדיש, נתבארה בדבריו שם    

חיטי( לגבי החיטים, שהם אינם מוקדשים, מפני שאין בהם כל )ד"ה אבל 

דמיון לקדשים, ובוודאי כוונתו היתה שהוא יאכלם בפסח אם אמר לגביהם 

אבל בדבר שיש לו דמיון לקדשים כמו בשר, הדבר  ;שהם מיועדים לפסח

נראה שהוא רוצה למוכרו ולקחת את הפסח בדמיו. לפי דברים אלו, אף 

בליל פסח, הוא משום שיש שייכות בין הבשר לבין  החשש מהגבהת הבשר

הקדשים, ועל כן הוא נראה כמקדיש את הבשר כאשר הוא מגביה אותו 

 ואומר עליו לשון של פסח. 

גם נכדו של רש"י, הרשב"ם, בפירושו שם כותב, שיש לשנות את הגרסה    

ולומר: "שנראה כמקדיש בהמתו". אולם פירושו של הרשב"ם שונה 

של רש"י. הרשב"ם מבאר, כי כאשר הוא מגביה את הבשר, הדבר  מפירושו

נראה כאילו זהו בשר הפסח עצמו, שהוקדש עוד קודם לכן, קודם השחיטה. 

לפי דברים אלו נראה, כי אין הכרח לשנות את הגרסה המופיעה לפנינו 

בגמרא, וגם אם נאמר שהחשש הוא שנראה כאוכל קדשים בחוץ, הרי שחשש 

ובשר זה נראה כבשר  –הוא אוכל בשר זה בהמשך סעודתו זה נובע מכך ש

 קדשים שהוקדש קודם לכן. 

אמנם, אם נאמר, שבשר זה אינו נאכל כלל לאחר מכן, כפי שיש מהפוסקים    

הסוברים לגבי התבשילים הניתנים על השולחן )בפרט אם מדובר בתבשילים 

שנראה כאוכל  צלויים במקום שנהגו שלא לאכול צלי(, הרי שבאמת אין חשש

 קדשים בחוץ. 

 

 באלו תבשילים יש לחשוש?

דברי הרשב"ם הללו מתאימים לדברי התוספות )נג,א ד"ה מפני( הסוברים    

בנוגע לאיסור אמירת "בשר זה לפסח", כי במקרה זה יש לחשוש שנראה 

כאילו הוא הקדיש את הבהמה קודם לכן, בעודה בחייה. על פי טעמם של 



 הגבהת הבשר באמירת "פסח מצה ומרור" –פרק ז 

44 
 

ש כדבר פשוט, שאיסור אמירת "בשר זה לפסח" שייך התוספות כותב הרא"

דווקא בגדי וטלה, שהם ראויים לקרבן פסח, ולא בדברים אחרים. לפי זה 

ניתן לומר גם כאן, כי הבעיה בהגבהת הבשר בשעת ההגדה, יכולה להיות 

 שייכת רק בבשר של גדי או טלה, ולא בדבר שאינו כשר להקרבה.

דבר השייך לקדשים יש מקום לחשוש, הרי  אמנם, לפי דברי רש"י, שבכל   

שאף בבהמות אחרות יש להימנע מלאמר "בשר זה לפסח" )כפי שבאמת 

להימנע לגמרי מאמירה כזו בכל  מבאר הרא"ש שם את המנהג באשכנז

, וכפי שפוסק השולחן ערוך תסט,א(, וגם איסור זה של הגבהת הבשר בהמה

 לא בבשר עוף. אולם  –בליל הסדר, שייך דווקא בבשר בהמה 

אכן, לפי מה שכתב המשנה ברורה להיזהר לכתחילה אף בעופות ואף    

בדגים מלומר עליהם לשון זו, הרי שאף אם תבשילים אלו הם המובאים 

 לפניו, יש לו להימנע מלהגביהם בשעת ההגדה באמירת לשון 'פסח'.

 

 ראשונים: אין איסור בהגבהת הבשר

לכאורה דבריו של הרשב"ם בגמרא, אחר שהצורך בשינוי הגרסה בביאור    

בביאורו מתאימים גם לנוסח הגמרא שלפנינו, מבאר המהרש"ל )רבי שלמה 

הגהות והערות על הגמרא  –של"ד, בספרו 'חכמת שלמה' -לוריא, ר"ע

ומפרשיה(, כי הגרסה אותה בקש הרשב"ם לדחות, היא גרסת הסמ"ג )ספר 

ד'תתק"ס(, אשר אינו גורס את מצוות גדול לרבי משה מקוצי, נולד בשנת 

המילים "ולא עוד", ולפי גרסתו, החשש שנראה כאוכל קדשים בחוץ, הוא 

עצמו הטעם לכך שאין צורך להגביה. זאת, בניגוד למה שכותב הרשב"ם 

בביאורו, שיש כאן שני עניינים: א. אין צורך להגביה את הבשר, מפני 

את הבשר, אסור לו לעשות  שבאמת אין זה פסח. ב. גם אם הוא ירצה להגביה

 זאת, בגלל החשש הנזכר.



 הגבהת הבשר באמירת "פסח מצה ומרור" –פרק ז 

45 
 

-בביאור טעמו של הסמ"ג כותב בשו"ת מהרי"ל )רבי יעקב מולין, ק"כ   

קפ"ז; סימן נח(, כי לשיטת הסמ"ג והגאונים )שכמו הסמ"ג גורסים גם רב 

עמרם גאון בסידורו, וגם הרי"ף והרא"ש גורסים כן; וכן הוא בפסקי הרי"ד 

רני, נולד תתק"מ(, טעם זה של חשש אינו מהווה איסור, רבי ישעיה דיט –

משום שלדעתם האיסור באמירה לגבי בשר שהוא מיועד לפסח, נאמר רק על 

בהמה בעודה בחייה. אבל לפי רש"י ותוספות, שהאיסור נאמר גם על בהמה 

 שחוטה, יש איסור בהגבהת הבשר. 

זה לפסח" נאמר ובאמת, אנו מוצאים מי שסובר, שאיסור אמירת "בשר    

 ושאר פסחים ערבי דין א חלק) חיים אורחותבספר  –על שה בעודו בחיים 

מתייחסים השראינו ( בשם הר"ש; אם כי בדברי שאר ראשונים טובים ימים

, אין אנו מוצאים כן )וכפי שראינו, מהרא"ש עצמו הנוקט לשון לאיסור זה

 . משמע כן( זו, לא

  

 הכרעת ההלכה

חמץ ומצה )ח,ד( כותב בבארו את סדר ההגדה, שצריך הרמב"ם בהלכות    

להגביה את המצה בשעה שאומרים "מצה זו", וכן הוא כותב שצריך להגביה 

את המרור בשעה שאומרים "מרור זה". בנוגע לשעת אמירת "פסח שהיו 

אבותינו אוכלים", הוא אינו מזכיר דבר; ונראה להבין מדעתו, שאין כל 

גם אין צורך בזה. גם בשולחן ערוך )או"ח תעג,ז( איסור בהגבהת הבשר, אך 

מזכיר לגבי המצה והמרור, שצריך להגביהם בשעה שמדבר עליהם, והוא 

 אינו מזכיר דבר בנוגע לבשר, וניתן להבין בדעתו, שאין בזה איסור. 

אמנם, בטור )סימן תעג( כתוב בלשון איסור: "אבל כשאומר פסח שהיו    

התבשיל, שנראה כאילו הקדישו לכך" )וכדברי  אבותינו אוכלין לא יגביה

הרשב"ם(; ורבי יוסף קארו בעל השולחן ערוך בספרו על הטור "בית יוסף" 

מפנה לגמרא כמקור לדברי הטור, ונראה מדבריו, כי הוא מקבל אותם. וכך 



 הגבהת הבשר באמירת "פסח מצה ומרור" –פרק ז 

46 
 

גם מוסיף המשנה ברורה דין זה על דברי השולחן ערוך, ונראה להבין בדעתו, 

ערוך מסכים לזה להלכה. ובאמת, לאור פסיקת  שלהבנתו גם השולחן

השולחן ערוך )תסט,א( באיסור אמירת "בשר זה לפסח", כי הוא מתייחס 

אף לבהמה שחוטה, הרי שלאור דברי המהרי"ל הנ"ל, יש לומר, כי להלכה 

 אכן יש איסור בהגבהת הבשר.

 



 

47 
 

  

 דרך המתנדבים? -בשר לפסח  –פרק ח 

"בשר זה לפסח" או בהגבהת תבשיל הנמצא  כאשר אנו חוששים באמירת    

על שולחן הסדר, שמא יבואו להחליף בין בשר זה לבשר קדשים, נראה 

שהמגמה שלפנינו אינה להישאר רק בחשש זה, אלא גם להתכונן למציאות 

אחרת, בה נוכל לומר על בשר שהוא מיועד לפסח, כדי שנוכל להקריב את 

בר מקובל לומר כך על חתיכת בשר קרבן הפסח כראוי. אולם באמת, אין הד

הנמצאת לפנינו, ואדם הבא להקריב כהלכה את קרבן הפסח, בוודאי מקדיש 

 את בהמתו עוד בחייה, וכך היא סדר ההקרבה הרגילה.

מאחר שכל החשש שלנו במקרים של טעויות של "נראה כמקדיש" או    

ים, נראה "נראה כאוכל קדשים בחוץ", אינם אלא של מראית עין מפני הרוא

פשוט, כי איסור זה הוא רק לכתחילה, אבל בדיעבד אם אדם נקט לשון כזו 

ולא התכוון שהבשר שלפניו יוקדש, הרי שאין כל קדושה בבשר זה. כך שנינו 

במשנה בנזיר )ה,א(, שבית הלל אומרים, כי הקדש בטעות אינו הקדש; וכך 

 פוסק הרמב"ם )נזירות ט,ח(. 

בניגוד ורה )בסימן תסט( על פי רבים מהאחרונים, פוסק המשנה ברוכך גם    

, שאף בדיעבד יש להחמיר ולאסור את הבשר הכותבים מהפוסקיםיש למה ש

, והסכימו לדבריו הפרי חדש (בסימן תסט: הב"ח )שנאמר עליו שהוא לפסח

אם כי המגן אברהם החמיר רק בגדי וטלה הראויים לפסח  ,והמגן אברהם

, שזו חומרה כתב בנוגע לעופותמות אחרות, אך החמיר גם בבהוהב"ח  ,ממש

ויש מהמפרשים שהעירו על דברי הב"ח, ) דיעבדהם בהחמיר באין לבלבד, ו

כי מדבריו שלו בעצמו בפירושו ליורה דעה סימן ה, משמע שהאיסור הוא רק 

, אפילו לכתחילהסוברים (. ובאמת נראה, כי יש מהפוסקים שלכתחילה



 דרך המתנדבים? –בשר לפסח  –פרק ח 

48 
 

בניגוד למופיע בגמרא יועד לפסח, ר שהוא מכל מניעה לומר על בש שאין

 לפנינו.

  

 כדרך המתנדבים? –גדיים מקולסים 

במשנה במנחות )יב,ג( מופיעה מחלוקת תנאים בנוגע למתנדב מנחה מן    

 השעורים. מאחר שמנחת נדבה יכולה לבוא רק מן החיטים, סובר תנא קמא

להביא מנחה מן , כי במקרה כזה חובה עליו (במחלוקת זו )התנא הראשון

החיטים. לעומתו רבי שמעון סובר, כי מאחר שהוא לא התנדב כדרך 

 המתנדבים, הרי הוא פטור לגמרי, ואינו צריך להביא מנחה כלל. 

כדעת רבי שמעון אנו מוצאים כי הגמרא בנזיר )ט,א( מעמידה את דברי    

בית הלל במחלוקתם עם בית שמאי, ובמקום אחר אנו מוצאים את דברי 

חכמים מוסברים כדעתו )ערכין כ,א(; וכך גם פוסק הרמב"ם בהלכות ה

 מעשה הקרבנות )יז,ט(.

בגמרא בפסחים )נג,ב( מבואר, כי דברי רבי שמעון אינם מתאימים לדברי    

רבי יוסי, האומר לגבי תודוס איש רומי, שהחכמים נזפו בו על שהאכיל את 

' שמעון פוטר(, כי מאחר ישראל גדיים מקולסים. רש"י במקום מבאר )ד"ה ר

שהוא לא קרא שם פסח על הבהמה בחייה, ואין דרך המקדישים לקרוא 

עליה שם בשעת צלייה, על כן אין לחשוש בזה. על פי דברי רש"י יש לומר, כי 

ועל כל פנים יש  לאסור אכילת גדי מקולס בליל פסח; להלכה באמת אין

גדי מקולס במקומות שנהגו להבין על פי זה את ההיתר הנזכר בדבריו לאכול 

לאכול צלי )כפי שעולה מדבריו בפסחים עד,א ד"ה איזה גדי(, כי הם סברו 

)ובמקום שלא נהגו כן יש לומר בדעתו, כי האיסור  להלכה כדעת רבי שמעון

ובאמת, בשאילתות דרב אחאי . הוא רק בגלל המנהג אבל לא מעיקר הדין(

פרשת צו, שאילתא פ(, כותב גאון )רבי אחא משבחא, מתקופת הגאונים; 

 במפורש שאין הלכה כרבי יוסי, ומותר לאכול גדי מקולס בלילי פסחים.



 דרך המתנדבים? –בשר לפסח  –פרק ח 

49 
 

אבל הרמב"ם, למרות פסיקתו הנ"ל כדעת רבי שמעון, אוסר לאכול גדי    

מקולס אפילו במקום שנהגו לאכול צלי )חמץ ומצה ח,יא(. לפי דבריו נראה 

ול גדי מקולס, והבנתו בגמרא שם לומר, כי אף לפי רבי שמעון יש איסור לאכ

 אינה מתאימה להבנתו של רש"י.

 

 מותר לומר "בשר זה לפסח" –שיטת הרמב"ם 

 מי הנהפירוש אחר בדברי הגמרא, אנו מוצאים בדברי רבינו חננאל שם: "   

 ."לקרבן בשר מתנדב אדם דאין ,ליה חייש לא לפסח זה בשר זה כגון שיאמר

נדב בשר של בהמה שחוטה לקרבן, ועל כן אין כלומר, אין דרכו של אדם להת

כל חשש באדם שאומר כן על בהמה כזו, שיבואו לחשוד בו שהקדיש בהמה 

 זו לפסח.

פירושו של רבינו חננאל מתבסס על תירוץ הגמרא, המקשה מהברייתא של    

תודוס איש רומי, על דברי רב יהודה בשם רב האוסר לאמר "בשר זה לפסח", 

שרק בגדי מקולס יש לחשוש; אך הגמרא מתרצת, כי  שמהברייתא משמע

בגדי מקולס יש לחשוש אפילו בלי אמירה, וכשאין הוא מקולס, הרי שאסור 

רק אם יש אמירה )ומתירוץ זה משתמע כהבנת הרא"ש, שכל האיסור 

באמירה נאמר רק בנוגע לגדי או טלה הכשר להקרבה, ולא בדברים אחרים(. 

נו חננאל, כי אף רבי שמעון מודה, שדרך נראה לומר על פי הבנת רבי

המתנדבים לצלות גדי מקולס, ועל כן אין לעשות זאת )וייתכן שהיתה לו 

גרסה אחרת מאשר הגמרא שלפנינו, ממנה משתמע כי הנידון מתייחס רק 

 לברייתא של תודוס איש רומי(.

על פי הדברים הללו יש לומר, כי הרמב"ם אשר אינו מזכיר כל איסור    

מירת "בשר זה לפסח", פירש את הגמרא כפי שפירשה רבינו חננאל, בא

ובהתאם לפסיקתו כרבי שמעון, הרי שאין הלכה כדברי רב יהודה בשם רב. 

על פי זה גם מובן מדוע הרמב"ם אינו מזכיר כל איסור בהגבהת הבשר 



 דרך המתנדבים? –בשר לפסח  –פרק ח 

50 
 

)וכדברי המהרי"ל  דרך המתנדבים הבשולחן הסדר, שהרי גם בזה אין ז

הקודם בביאור שיטה זו, שרק בבהמה בחייה יש לומר, כי  הנזכרים בפרק

 .זהו דרך המתנדבים להקדישה(

  

     דרך המתנדבים? –הקדשת בשר להקריב בחוץ 

מחלוקת נוספת בין רבי שמעון לחכמים הנוגעת לדרך ההתנדבות, מופיעה    

ת במשנה נוספת במנחות )יג,י(, בנוגע לאדם שנדר להביא עולה בבית חוניו )בי

ויש אומרים שהכוונה היתה  –שנבנה במצרים ובו הוקם מזבח לצרכי עבודה 

לעבודה לה' ולא לעבודה זרה, אך בכל אופן אסור להקריב שם מאחר 

שההקרבה מותרת רק על המזבח שבהר הבית(. לדעת תנא קמא עליו להביא 

רבי שדברי את העולה בבית המקדש, ואילו רבי שמעון פוטר לחלוטין. נראה 

 עון מתאימים לשיטתו, כי אדם שלא התנדב כדרך המתנדבים פטור. שמ

באופן זה מבארים התוספות )פסחים נג,א ד"ה מפני( את העמדת הגמרא    

את הברייתא על תודוס איש רומי שלא כדעת רבי שמעון, על פי הבנתם, 

והוא הדין באמירת "בשר זה  –שהחשש המדובר בנוגע לגדיים המקולסים 

א שמא יאמרו על בשר זה שהוא הוקדש בעוד הבהמה היתה הו –לפסח" 

בחיים. לפי זה יש לומר גם בדעת התוספות, כי אם אכן ההלכה היא כרבי 

שמעון, כפי שמשתמע מהמקורות הנזכרים לעיל, הרי שמותר לומר על בהמה 

מאידך, אם  שהיא מיועדת לפסח, ומותר גם לאכול גדי מקולס בליל פסח.

"בשר זה ת שישנו איסור באכילת גדי מקולס ובאמירת נאמר בדעת התוספו

לפסח", יש מקום לומר, שאין הלכה כרבי שמעון בנוגע להקרבת מנחה מן 

 השעורים ובנוגע להקרבת עולה בבית חוניו.

כדעת בניגוד לפסיקת הרמב"ם בנוגע למתנדב להביא מנחה מן השעורים,    

גע להקרבה בבית חוניו, רבי שמעון, בנוגע למחלוקתו של רבי שמעון בנו

שאם  ,הרמב"ם )מעשה הקרבנות יד,ז( אינו פוסק כרבי שמעון, אלא כותב



 דרך המתנדבים? –בשר לפסח  –פרק ח 

51 
 

הוא מביא את נדרו במקדש הוא יצא. דברים אלו אינם מתאימים לגמרי גם 

עם שיטת תנא קמא, ממנו משתמע שלכתחילה עליו להביא את העולה 

 את עולתו.  במקדש, ולא שרק בדיעבד הוא יוצא ידי חובה אם הביא שם

בביאור שיטת הרמב"ם כותב בספר 'כתר המלך' )פירוש על הרמב"ם מרבי    

תרפ"ב; חמץ ומצה ח,יא(, שיש לחלק בין  -כתריאל אהרן נאטאן, תר"ו

)ובה הרמב"ם פסק כרבי  אמירה פשוטה, שאין לראות בה דרך המתנדבים

חילתו, ועל כן , לבין מעשה גדול שיש לומר לגביו, כי סופו הוכיח על תשמעון(

)ובה הרמב"ם לא פסק  אנו רואים את פעולתו הראשונה כהתנדבות גמורה

. אדם האומר "הרי עלי מנחת שעורים", לא התנדב כדרך כרבי שמעון(

המתנדבים, משום שאין מתנדבים מנחת שעורים, ועל כן אין כל תוקף 

כו של לדבריו; וכך גם אין כל תוקף לאדם האומר "בשר זה לפסח", שאין דר

 אדם להתנדב בשר להקרבה. 

, בוודאי שסופו הוכיח על בבית המקדש אדם המקריב קרבןלעומת זאת,    

. גם בנוגע לאדם תחילתו, ומובן שהוא התכוון להקדיש כראוי את בהמתו

שעושה גדי מקולס, יש מקום לומר שסופו הוכיח על תחילתו, ועל כן יש 

הוא הקדיש את הבהמה קודם לחשוש למה שחוששים התוספות, שנאמר כי 

לכן בחייה. אולם כאשר האדם אומר "בשר זה לפסח", ואינו עושה בבשר כל 

פעולה ממנה ניתן להבין שבשר זה אכן קדוש בקדושת הקרבן, אין לנו 

 לחשוש שמא הוא הקדיש את הבהמה קודם לכן. 

 

 מסקנה למעשה

ת "בשר זה כל מה שאנחנו מחמירים באמיר , כיכותבים כמה מהפוסקים   

 לפסח" אינו אלא חומרא בעלמא, שהרי עיקר הדין הוא כרבי שמעון

בהתנדבות כדרך המתנדבים, ועל כן בדיעבד בוודאי שאין להחמיר במקרה 

רבי יעקב  –' על השולחן ערוך סימן תסט חק יעקבפירוש ')שאדם אמר כן 



 דרך המתנדבים? –בשר לפסח  –פרק ח 

52 
 

נר, נדפס רבי ישעיה וי –' על המגן אברהם בגדי ישעפירוש '; תצ"ג-רישר, ת"ל

על אחת כמה אך הרמב"ם, דברים אלו, מבוססים על דברי  (.בפרג תקל"ד

 להתיר שאם ננקוט כדעת רש"י ותוספות, לפיהם לרבי שמעון יש וכמה 

 , שאין להחמיר בזה.אכילת גדי מקולס בליל פסח

אמנם, כל זה הוא דווקא בבשר בהמה שחוטה. אבל אדם האומר על בהמה    

מיועדת לקרבן, הרי שזהו דרך המתנדבים )וכפי שהבאנו בעודה בחייה שהיא 

בפרק הקודם את דברי המהרי"ל בשיטת הגאונים, שהחשש בנוגע לאמירת 

"בשר זה לפסח" נאמר דווקא בבשר בהמה בחייה(. וכך אנו מוצאים בשו"ת 

אורח חיים סימן קלט(, אשר מסכים לדברי החק יעקב הנ"ל סופר ) חתם

סח", אך בכל זאת כותב בנוגע לנער שאמר על טלה בנוגע לדין "בשר זה לפ

שלו בדרך צחוק שהוא מיועד לקרבן פסח, כי יש להחמיר עליו בזה, משום 

שזהו דרך המתנדבים, וגם כיום הטלה ראוי להקרבה, שהרי מקריבים אף 

 על פי שאין בית.



 

53 
 

     

  

 לקרבן הפסח צליית גדי 'זכר' –פרק ט 

 וך ורבים מהפוסקים אנו מוצאים התייחסותבדברי הרמב"ם והשולחן ער   

לנושא אכילת הצלי בליל פסח, אבל לא לגבי עצם הצלייה. אולם יש מקום 

האם מותר  –בלי קשר לשאלת האכילה  –לשאול גם בנוגע לעצם הצלייה 

לצלות גדי מקולס בערב פסח או אפילו בליל פסח, כאשר אין מתכוונים 

 לאוכלו באותו ערב?

 

 ת על פעולת הצלייה?  האם יש מחלוק

במשנה בביצה )ב,ז( מופיעה מחלוקת בין רבן גמליאל לחכמים, אם עושים    

גדי מקולס בליל פסח או לא. הגמרא המתייחסת למשנה זו מביאה את 

מעשהו של תודוס איש רומי, אשר הנהיג לאכול פסחים בחוץ ורצו לנדותו, 

רומי הולכים באותה  ומהקשר הדברים נראה, כי רבן גמליאל ותודוס איש

אוכלים את הגדי  ובדברי רבן גמליאל לא מפורש שלדעתשיטה. אמנם, 

, אך כך מבאר רש"י במקום )כב,ב ד"ה (אלא רק ש'עושים' אותו) המקולס

וחכמים( את התנגדות החכמים, התנגדות ששייכת במקרה שאוכלים את 

 קדשים ולאכול להקדיש מותר: ויאמרו, לקדשים שדומה מפניהגדי: "

 ."בחוץ

מתאימים לשיטתו, לפיה במקום שנהגו לאכול צלי בלילי  דברי רש"י   

פסחים, ניתן גם לאכול גדי מקולס )כמשתמע מדבריו בפסחים עד,א ד"ה 

איזה(, וממילא אין כל חידוש בכך שאנו מוצאים תנאים המתירים אכילת 

גדי מקולס )וחוץ מתודוס איש רומי ורבן גמליאל, כך היא גם שיטתו של רבי 



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

54 
 

גדולה לפסוק כמותו להלכה, כמבואר בפרק הקודם(. אמנם, שמעון, וסברה 

גם המאירי על ביצה שם כותב טעם זה, ובפירושו על פסחים )נג,א( המאירי 

מזכיר את שיטת רש"י המתירה עקרונית אכילת גדי מקולס, והוא מדגיש 

שאין הלכה כן. ייתכן לומר, כי אף אם אין אוכלים בפועל את הגדי המקולס, 

מקום לחשד שהגדי נצלה על מנת לאוכלו, ועל כן הדבר נראה עדיין יש 

 כמקדיש על מנת לאכול בחוץ.

לפי הפוסקים האוסרים אכילת גדי מקולס אפילו במקום שנהגו לאכול    

צלי )הרמב"ם והשולחן ערוך(, לכאורה יש מקום לומר, כי תודוס איש רומי 

מת רצו לנדותו על היה היחיד שהנהיג לאכול בפועל את הגדי המקולס, ובא

כך. בדעת רבן גמליאל ניתן לומר, כי הוא סבר שיש להתיר עשיית גדי מקולס 

כלומר: לצלות את כולו כאחד, ואף בזה החכמים החמירו, כדי שלא יבואו  –

להחליף בין זה לבין הפסח )אפשרות זו נזכרת בפירוש 'בגדי ישע' אלא 

 ייה על מנת לאכול(.שלמסקנתו הוא מבאר, כי העשייה הנזכרת היא עש

 

 צליית גדי מקולס בערב פסח

על השולחן ערוך כותב, כי לא רק לאכול גדי מקולס בליל רוש הט"ז בפי   

הט"ז מתבסס על דברי פסח אסור, אלא אף עצם צליית גדי מקולס אסורה. 

 אף קרבו ועל כרעיו על ראשו שלם פירוש - מקולס וגדי: "תסט סימןהטור ב

". מאחר שהטור משווה בין לעשותו אסור - לפסח זה אמרו פירש שלא פי על

אמירת "בשר זה לפסח" לבין איסור עשיית הגדי המקולס, יש לומר כי 

איסור זה לא נאמר דווקא על ליל הפסח אלא אפילו קודם לפסח; אם כי 

אם משעת חצות ביום י"ד בניסן, או  –הט"ז אינו מפרט ממתי חל איסור זה 

 יש מקום לאסור זאת. אפילו קודם לכןלדעתו שמא 

הנחת היסוד של הט"ז, כי הטור בדבריו על איסור "לעשות גדי מקולס"    

מכוונים לעצם צלייתו, יוצאים מתוך נקודת הנחה, שעשיית הגדי המקולס 



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

55 
 

האמורה בדברי רבן גמליאל, אינה אכילתו. אולם יש מקום להבין בדברי 

לצלות גדי באופן זה על הטור, כי בדבריו "אסור לעשותו", כוונתו שאסור 

כפי שמשתמע מדברי אביו של הטור, הרא"ש  –מנת לאוכלו בליל פסח 

 וגדי)פסחים ד,ו(, שבוודאי דבריו הם המקור לאיסור האמור על ידי בנו: "

 אומר יוסי רבי דתניא אסור לפסח זה בשר ואמר פריש שלא גב על אף מקולס

..". הרא"ש אינו מזכיר כלל .גדיים לאכול רומי בני הנהיג רומי איש תודוס

בנוגע להלכה זו את מחלוקתם של רבן גמליאל וחכמים, וממילא אין כל 

 איסור לדעתו בביצוע של צלייה בערב הפסח כזכר להקרבת הקרבן.

( מוכח, שהוא תסט סימן)ב ערוך שולחןגם מדברי הרמ"א בהגהתו על ה   

ור צלייה, שכתב: מבין את דברי הטור כמכוונים לאיסור אכילה ולא לאיס

( טור) לעשותו אסור, לפסח זה ואמר פירש שלא פ"אע ...מקולס וגדי"

". הפנייתו של הרמ"א לסימן תעו, שם נזכר איסור תעו סימן ריש כדלקמן

אכילת הגדי ולא נזכר איסור לגבי צלייתו יכולה ללמד אותנו, כי לדעת 

בפירוש 'פרי  הרמ"א אין כל איסור בצליית גדי בערב פסח )ועומד על כך

-משבצות זהב' על הט"ז שם; פירוש מרבי יוסף תאומים, תפ"ז –מגדים 

המשנה ברורה אינו מזכיר את דברי הט"ז בעניין זה, ומסתבר לומר,  תקנ"ב(.

 כי אם הוא היה מקבל את דבריו, הוא לא היה נמנע מלהזכיר את האיסור.

שיטתו נראה פשוט גם הרמב"ם אינו מזכיר איסור בצלייה בערב הפסח, ול   

שאין כל מקום להחמיר בזה, שהרי הוא גם אינו מזכיר את האיסור לומר על 

ר בשילי הבשר שהם זכבשר שהוא לפסח, וגם לא את האיסור להגביה את ת

        , וכפי שנתבארה שיטתו.לפסח ולחגיגה

 

 הבאת גדי מקולס לשולחן הסדר

ע האיסור היחיד הנזכר במפורש בגמרא ובראשונים שהזכרנו עד כה בנוג   

)רבי חיים מרדכי  'שערי תשובה'לגדי המקולס, מתייחס רק לאכילתו. בספר 



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

56 
 

תק"פ( על השולחן ערוך סימן תסט כותב בשם סבו, כי אין -מרגליות תק"מ

בשר שנאמר עליו שהוא לפסח )בניגוד לדעת בדיעבד כל מקום לחשוש לאסור 

הסובר שיש לאסור בזה(, ואף אם בליל הפסח הוא בפרק הקודם ל "הנהב"ח 

, האיסור היחיד שיש לו הוא לאוכלו בלילה זה, ולמחרת צלה גדי מקולס

 בבוקר הוא יכול לאוכלו.   

וש 'חכמת שלמה' )רבי למה שרוצה להחמיר בפירמנוגדים  הדברים הללו   

את תרכ"ט( על השולחן ערוך )סימן תסט(, לאסור -שלמה קלוגר תקמ"ה

א מקולס לשולחן ליל הסדר. זאת, בהתבסס על התוספתהגדי ההבאת עצם 

עגל מקולס בליל פסח אבל לא גדי מקולס  'להכניס'לביצה )ב,טו( המתירה 

)בתוספתא הגרסה היא 'עושין' ובירושלמי ביצה ב,ז ופסחים ז,א שם מובאת 

נזכר  (במקום אחר)תוספתא זו הגרסה היא 'מכניסין'(. מאחר שבירושלמי 

איסור אכילת עגל צלוי במקום שנהגו שלא לאכול צלי, בעל החכמת שלמה 

 אינה עוסקת המתירה את הכנסת העגל הצלוי ר, כי התוספתא רוצה לומ

דברים אלו הם מתוך הנחה, ) בהעלאה על שולחן הסדררק באכילה, אלא 

ל "שיש דברים המובאים לשולחן הסדר ולא נאכלים, בניגוד לשיטת הרש

. כשם שאסור לאכול עוף וגבינה על גבי אותו שולחן, (וה לעיל בפרק "והשל

מחשש שמא יבואו לאוכלם ביחד, ואף על פי שעצם האיסור החל על עוף הוא 

 –גזירה שמא יחליפו בינו לבשר, ובכל זאת גוזרים גזירה לגזירה, גם כאן 

ר אכילת הגדי מקולס אינו אלא משום גזירה, בכל זאת אפילו שעצם איסו

יש לגזור כאן גזירה לגזירה ולהימנע מלהביא גדי מקולס לשולחן ליל הסדר. 

זאת, בניגוד לעגל מקולס, שמותר להביאו לשולחן הסדר למרות האיסור 

לאוכלו, ואין לגזור בזה גזירה לגזירה, שכן האיסור החל על עגל הוא כדי 

 החליף בינו לגדי, והאיסור הוא הרבה יותר רחוק. שלא יבואו ל

אף המאירי בפירושו לביצה מביא את דברי הירושלמי הללו ביחס לדברי    

רבן גמליאל, וניתן להבין גם בדעתו, שהחשש הוא בעצם הבאת הגדי 

 .דברים אלו אינם מפורשים בדבריו; אם כי לשולחן, כדברי החכמת שלמה

על השולחן שמא יבואו לאכול ממנו את הגדי להעלות ור האיס, בכל אופן



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

57 
 

באמת מותר  ים לשיטתםיש פוסק ,בפרט שעל פי המבואר –גדול הוא חידוש 

  גדי מקולס בליל פסח. לאכול

בצלייה עוסקת היא רי התוספתא נראה בבירור, שאמנם, מעיון בדבו   

 צלי כולו ?מקולס גדי זהו אילצורך אכילה באופן מיידי, שכך נאמר בה: "

 גדי זה אין ,שהו כל ממנו שלק ,שהו כל ממנו בישל .וקרבו וכרעי ראשו

 של האחרון טוב וביום ,חג של הראשון טוב ביום מקולס גדי עושין .מקולס

 ביר ראמ .מקולס גדי לא אבל ,פסח של הראשון טוב ביום מקולס עגל .פסח

 פסחים בלילי טלאים ליקח רומי בני את הנהיג רומי איש תודוס :יוסה

 מפני ,בחוץ קדשים להאכיל קרוב הוא אף :לו אמרו .מקולסין תןאו ועושין

 ". פסחין אותן שקורין

צליית בהמה ביום טוב מותרת רק לצורך אכילה ביום טוב עצמו, ולא    

לצורך אחרי יום טוב )שהרי אפילו מיום טוב לשבת אסור לבשל בלי עירוב 

'עושין'  תבשילין, ובוודאי שאסור לצורך יום חול(. ממילא ברור, שהלשון

לגבי  המופיעהנזכרת כאן, מתייחסת דווקא לאכילה. כך גם מוכח מהתיאור 

תודוס איש רומי, שהנהיג אותם 'לעשות' גדיים מקולסים, כאשר בגמרא 

הבבלית מפורש שהוא הנהיג אותם לאכול את הגדיים; וכך גם נוסף 

בציטוטה של ברייתא זו בגמרא בפסחים )עד,א( "איזהו גדי מקולס שאסור 

  כול...".לא

בירושלמי בין הלשון בניגוד לנוסח התוספתא שלפנינו, יש הבדל , אכן   

, שם נאמר 'מכניסין', לבין הלשון המצוטטת האמורה בתחילת התוספתא

הנזכרת על תודוס איש רומי, עליו נאמר שהוא הנהיג אותם שיהיו 'אוכלים'. 

הירושלמי גם אם נאמר שיש בזה מחלוקת בין הבבלי לירושלמי, והבנת 

מתאימה לדברי החכמת שלמה, הרי שעלינו להכריע בדברי הבבלי. אולם 

ניתן להבין את דברי הירושלמי באופן בו לא תהיה סתירה בינו לבין התלמוד 

אלא שדברי  –הבבלי, כאשר הכוונה בלשון 'מכניסין' היא להכניס לסעודה 

ם, כפי התוספתא נאמרו ביחס למקום בו נהגו לאכול צלי בלילי פסחי

 שמבאר הפרי חדש על השולחן ערוך )סימן תסט, וראה לעיל בפרק ב(.



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

58 
 

בפרי מגדים )משבצות זהב תסט,א( כותב בשם העולת שבת, כי הוא מתיר    

להביא גדי מקולס לשולחן ולחותכו ולאחר מכן לאוכלו, ולדבריו, כל האיסור 

ברים אלו הוא רק כאשר הוא אוכלו כאשר הוא שלם. הפרי מגדים כותב על ד

שהם קצת דוחק; ובאמת הדברים נראים תמוהים, שהרי כל דרך האכילה 

היא בחתיכת הגדי לחלקים. מכל מקום, בספר עולת שבת שלפנינו דברים 

אלו אינם מופיעים, ונראה שחלק כאן אי הבנה בדבריו )שהוא מתיר בדיעבד 

אך לא  אכילת גדי מקולס, ובא לומר שהגדי אינו נאסר אם צלו אותו כאחד,

העורכים ; ועומדים על כך שהוא מתיר לכתחילה לצלותו ולהגישו כך לשולחן

 (. בשולחן ערוך מהדורת פרידמן

 

 צליית הזרוע זכר לפסח   

על פי המנהג להימנע מאכילת צלי בליל פסח, ובכל זאת להניח על השולחן    

בשר צלי )זרוע( כזכר לפסח, כותבים כמה מן הפוסקים, כי יש לבצע את 

ך יום טוב, ועל כן היא הצלייה מבעוד יום, משום שאין צלייה זו נעשית לצור

 אסורה ביום טוב )שו"ת מהר"י וייל סימן קצג(. 

הנחת היסוד העומדת מאחורי פסיקה זו היא, שמשאירים את הזרוע גם    

בשביל ליל הסדר השני של גלויות, ועל כן אין לצלותה בתוך היום טוב 

בעצמו, משום שאין אוכלים ממנו באותו יום )וגם לצורך יום טוב שני אסור 

צלות ביום טוב הראשון(. כך יש ללמוד מדברי המגן אברהם )תעג,ח( ל

הכותב, כי אם שכח לצלות את הזרוע קודם הלילה, יצלה אותו בלילה ויאכל 

 וכן פוסק המשנה ברורה.  –אותו בבוקר היום טוב הראשון 

תרס"ט, שנה -אמנם, בספר 'בן איש חי' )רבי יוסף חיים מבגדד תקמ"ה   

סעיף ל( כותב, כי אם שכח ולא צלה את הזרוע יכול לצלותו  ראשונה פרשת צו

אף על פי שאין אוכלים צלי גם ביום הראשון של פסח; ומשמע  -בליל פסח 

 מדבריו שכך המנהג במקומו, להימנע מאכילת צלי גם ביום טוב של פסח



 צליית גדי 'זכר' לקרבן הפסח –פרק ט 

59 
 

)ומנהג זה נזכר גם בשערי תשובה תעג,י בשם שו"ת בית יהודה, אלא  ביום

 אך במדינתנו לא ראיתי ולא שמעתי לנהוג חומרא זו"(. שהוא כותב שם: "

בביאור טעם היתרו לצלות את הזרוע למרות שהוא לא מיועד לאכילה,    

כותב בשו"ת יביע אומר )חלק י אורח חיים סימן נה; הרב עובדיה יוסף, 

תשע"ד(, כי מאחר שאף לדעתו בוודאי מותר להאכיל את הצלי -תרפ"א

יש לומר, שצלייה זו היא לצורך אלא חומרא בעלמא, לקטנים, שהרי אין זו 

היום טוב. אמנם, נראה כי יש בזה דוחק, שהרי הבן איש חי לא הזכיר כל 

, ואדרבה, נראה שהוא מחמיר ואוסר צורך בכוונה להאכיל מישהו את הזרוע

ייתכן לומר בדעתו, כי את עצם עשיית ה"זכר" לקרבן  לגמרי את האכילה.

ית לצורך פסח, יש לראות כצורך של יום טוב, גם כאשר הצלייה אינה נעש

 אכילה כלל.  

 

 

 



 

60 
 

 

 זכר לפסח? –האפיקומן  -פרק י 

מהראשונים נזכר לגבי המצה הנאכלת על ידינו בסיום  בדברי רבים   

, וכפי שכותב הסעודה, ומכונה 'אפיקומן', כי היא מובאת כזכר לקרבן הפסח

השולחן ערוך )תעז,א(: "לאחר גמר כל הסעודה אוכלים ממצה השמורה 

ית כל אחד, זכר לפסח הנאכל על השובע". המשנה ברורה אף תחת המפה כז

אחד זכר לפסח  –מוסיף בשם האחרונים: "ולכתחילה טוב שיקח שני זיתים 

 ואחד זכר למצה הנאכלת עימו". 

אמנם, בגמרא לא נזכר במפורש לגבי האפיקומן שהוא מובא כזכר לפסח.    

הפסוק המשווה  על פי –הגמרא משווה בין אכילת המצה לאכילת הפסח 

ביניהם בנוגע לאכילתם בזמן שהיה קרבן פסח "על מצות ומרורים 

יש לאכול את  אף בזמן החורבןש ,(פסחים קכ,ב)מבואר בגמרא יאכלוהו"; ו

, לפי השיטה שיש לאכול את הפסח עד חצות )שיטת רבי המצה עד חצות

אלעזר בן עזריה, ויש כמה מהראשונים הנוקטים כמותו; אכן ראה בביאור 

 .הלכה בסימן תעז שיש מחלוקת גדולה בזה בראשונים(

מצות התורה של אכילת המצה, ואין בה אזכור מיוחד הוא גמרא בנידון ה   

לאפיקומן בהקשר זה, אך בדברי הפוסקים נזכר, כי יש להיזהר לאכול את 

ועל אם מפני שהאפיקומן מובא כזכר לקרבן הפסח,  –האפיקומן עד חצות 

ואם מפני שבאכילת האפיקומן מקיימים סח, פהכן יש להשוות בין דינו לדין 

 צות אכילת המצה של לילה זה. את עצם מ

דין אכילת המצה המיועדת מא להשוואת האפיקומן לפסח, הוהמקור    

להלכה נוקטים הפוסקים כמו הסעודה בדומה לפסח, שלאפיקומן בסיום 

מן, קושכשם שאין מפטירים אחר הפסח אפי האפשרות הנזכרת בגמרא,

צה אפיקומן, , כך גם אין מפטירים אחר המשלא אוכלים אחרי הפסח כלום



 כר לפסח?ז –האפיקומן  –פרק י 

61 
 

אין מכאן ראייה לגבי עצם תקנת  מנם,א ולא אוכלים שום דבר אחריו.

 אכילת האפיקומן, שהיא נועדה להיות כזכר לקרבן הפסח.

 

 אכילת האפיקומן בסוף הסעודה

"אין מפטירים אחר הפסח אפיקומן". : לקרבן הפסח נאמר במשנהבנוגע    

והכרעת הגמרא מביאה שתי אפשרויות אם אף לגבי המצה אנו אומרים כן, 

מהי באמת הסיבה לכך ולם א נתבאר.הפוסקים היא להחמיר בדבר, כפי ש

  ?שיש להחמיר בזה

לדברי הראבי"ה )מסכת פסחים סימן תקכה(, אכילת האפיקומן נעשית    

כזכר לקרבן הפסח, ועל כן, כשם שאין אוכלים אחרי הפסח, ואנו רוצים 

שיישאר בפה טעם הפסח, כך גם לגבי המצה שבאה לזכרו, אנו רוצים שטעם 

תב הרא"ש, שהמצה של האפיקומן באה זה יישאר בפה. בדומה לזה כו

בסיום הסעודה זכר לפסח שהיה נאכל על השובע, ועל כן נותנים לה את דין 

כל אכילת כי , נראה לפי הדברים הללוהפסח, שאין לאכול לאחריה. 

 האפיקומן אינה אלא מדרבנן, "זכר לפסח". 

אבל הרמב"ם בהלכות חמץ ומצה )ח,ט( כותב, כי הטעם שצריך להישאר    

ועל כן בזמן שאין פסח, אין  –הפסח או המצה  –הוא טעם המצוה בסוף 

לאכול אחרי המצה. הרמב"ם אינו מזכיר כלל לגבי האפיקומן שהוא זכר 

לפסח, ומדבריו משתמע, כי באכילת האפיקומן מקיימים את מצות אכילת 

 המצה מן התורה.

 דברי רש"י והרשב"ם )קיט,ב ד"ה אין מפטירין( אשרמעולה גם כך    

כותבים, כי הסיבה שאנו אוכלים את המצה בסוף הסעודה, היא זכר למצה 

הנאכלת עם הפסח, שנאכלת עמו בסוף הסעודה, אך באכילה זו מתקיימת 

עיקר מצות אכילת המצה, אלא שהסיבה בגללה מברכים "על אכילת מצה" 

בתחילת הסעודה ולא רק לפני אכילת האפיקומן, היא מכיוון שאנו לא 



 כר לפסח?ז –האפיקומן  –פרק י 

62 
 

רך "על אכילת מצה", אחרי שכבר מלאנו כרסנו מאכילת מצה יכולים לב

במהלך הסעודה; כפי שאומרת הגמרא )קטו,א( על מי שאין לו ירקות אחרים 

לכרפס, שיברך בתחילה על החסה "על אכילת מרור" ויאכל ממנו, ומאוחר 

יותר יטביל את החסה בחרוסת ויאכל שוב ללא ברכה )וגם בזה נחלקו 

לאכול בתחילה כזית לצאת ידי חובת המצוה, או שמא הפוסקים אם עליו 

 ראה במשנה ברורה תעה,כח(. –האכילה האחרונה היא העיקרית 

 

 מי שיש לו רק כזית ממצה שמורה

לומר, כי במקרה שלאדם יש כזית מצה שמורה  על פי הדברים הללו ניתן   

בלבד, הרי שאכילתו תלויה במחלוקת הראשונים הנזכרת: לפי הראבי"ה 

והרא"ש, שאכילת האפיקומן אינה אלא זכר לפסח, עליו לאכול את המצה 

השמורה בתחילת סעודתו; ואילו לפי הרמב"ם ורש"י, הרואים באכילת 

האפיקומן חלק ממצות אכילת המצה, הרי שעליו לאכול כזית זה בסוף 

 סעודתו.

בסוף מסכת פסחים נאמר בברייתא: "הסופגנים והדובשנים    

אדם ממלא כריסו מהן, ובלבד שיאכל כזית מצה  –והאסקריטים 

ומדובר כאן ) באחרונה". כלומר: ניתן לאכול מאכלים שאינם חמץ בליל פסח

, אבל עליו (במאפים שונים שאין יוצאים בהם ידי חובת המצה של מצוה

לאכול בסוף אכילתו כזית מצה. בגמרא מבואר, כי אין מכאן ראייה לדין 

שאין מפטירים אחר מצה אפיקומן, משום שניתן לומר, שיש חידוש בכך 

את המצה, שהייתי חושב שיש בזה אכילה  שאף בסוף הסעודה ניתן לאכול

גסה; אבל בתחילת הסעודה, שהמצה באה לתיאבון, דבר פשוט הוא שניתן 

לאכול אותה. במקום אחר במסכת פסחים מופיעים דברי רב הונא )מ,א( 

לגבי בצקות של נכרים, שאדם יכול למלא את כריסו מהם בליל פסח, ובלבד 

גמרא שם, שהבעיה במצות מבצקות שיאכל כזית מצה באחרונה; ומבואר ב

 של הנכרים היא, שהן אינן שמורות. 



 כר לפסח?ז –האפיקומן  –פרק י 

63 
 

על פי הדברים הללו לומד הרי"ף )בסוף פסחים(, שעל האדם לאכול מצה    

שמורה בסיום סעודתו, ועל כן אם יש לו רק כזית ממצה שמורה, יאכל 

בתחילת סעודתו ממצה שאינה שמורה, ולאחר מכן יברך "על אכילת מצה" 

ל, שאין לאכול "ם הנ"הרמבדברי את הכזית של המצה השמורה. ויאכל 

ף, ואף "אחרי אכילת הכזית מצה בסוף סעודתו, נזכרים גם בדברי הרי

ף "הרידברי כ באת כזכר לפסח.ף אינו מזכיר כלל לגבי מצה זו, שהיא מו"הרי

, שעליו לשמור אותם לסוף מצה השמורהכזית של מי שיש לו רק בנוגע ל

גם והרמב"ם )חמץ ומצה ח,יג(  ים גםפוסק ,ולא לאכול אחרי זה הסעודה

 השולחן ערוך )תפב,א(.

אכן, הרא"ש לשיטתו חולק על דברי הרי"ף, וסובר שיש לאכול את המצה    

השמורה דווקא בתחילת סעודתו, שהרי הוא אוכלה אז לתיאבון; ואילו 

, יכולה להיאכל גם ממצה המצה הנאכלת מאוחר יותר שאינה אלא "זכר"

שאינה שמורה. לדעת הרא"ש, הברייתא שנאמרה בנוגע לאכילת המצה 

בסוף סעודתו, נאמרה בנוגע לזמן הבית, שאז הפסח נאכל בסוף הסעודה 

 וממילא עליו לשמור לזמן זה את המצה השמורה, אם יש לו רק כזית. 

על הבצקות של דברי הרא"ש הללו נראים תמוהים, שהרי דברי רב הונא    

קושיה זו וקושיות נוספות  .וודאי נאמרו הרבה אחרי החורבןבהנכרים 

ביא ראשונים נוספים הה'פרי חדש' על השולחן ערוך שם, אשר הקשה עליו 

 למעשה.  כמותם הוא מכריעהמכריעים כמו הרמב"ם, ו

אמנם, גם הרמב"ן בספרו מלחמת ה' )פסחים כו,א( נוקט כדברי הרא"ש,    

רייתא העוסקת באכילת המצה שהמצה היא זכר לפסח, והוא מבאר בנוגע לב

באחרונה, כי אף על פי שהוא יוצא ידי חובתו בתחילה בכזית הראשון, 

חכמים תקנו שיאכל בסוף כזית מצה זכר למקדש )ובדומה לזה כתב קודם 

לכן בנוגע לאכילת המרור, שכאשר אין לו עוד ירקות, יוצא ידי חובה באכילה 

וייתכן לומר, שהוא יסכים  הראשונה עליה הוא מברך "על אכילת מרור";

אם כי הדברים לא  –לדברי הרא"ש, במקרה שיש לו רק כזית ממצה שמורה 

 נאמרו על ידו בפירוש, ואולי בזה הוא דווקא מסכים לרי"ף(. 



 כר לפסח?ז –האפיקומן  –פרק י 

64 
 

  

  מסקנות

נראה לומר לכאורה, כי ישנה סתירה בין פסיקת השולחן ערוך בנוגע היה    

ם; לבין הגדרתו לעצם אכילת "ף והרמב"הריכדברי  –למצה השמורה 

מסתבר  אמנם,ש. "האפיקומן, שהיא באה זכר לקרבן הפסח, כדברי הרא

 ן לראות את הדברים כעומדים בסתירה.להבין, שלדעת השולחן ערוך אי

מצות התורה היא לאכול אולם המצה בליל פסח היא מצות התורה. לת אכי   

 , וכך ראוי לעשות את המצוה כאשר נוכל לקיימה כהלכה.מצה זו עם הפסח

שמצוה זו גם אלא  –עדיין קיימת מצה הת אכילת הפסח מצוקרבן בהעדר 

כן מזכירה לנו את ההעדר הנדרש להשלמה, של הסדר כתיקונו, באכילת 

 קרבן הפסח.

זיתים, זכר לפסח כדברי המשנה ברורה על אכילת שני ה, כי לומר מסתבר   

רוך הרב(, וזכר למצה הנאכלת עם הפסח )אשר מופיעים לפניו בשולחן ע

של גם  –לצאת ידי חובת שתי שיטות הראשונים הנזכרות נאמרו על מנת 

 של הרא"ש. גם רש"י ו

 – כזיתים של מצהגם כן כותב לאכול לכתחילה שני  (כלל קלה)אדם חיי ב   

דברי חז"ל לגבי דברים אלו מזכירים את אחד זכר לפסח ואחד זכר לחגיגה. 

שני התבשילים המובאים לשולחן הסדר, שאחד מהם הוא זכר לפסח ואחד 

הוא זכר לחגיגה; וכבר ראינו לעיל בפרק ו, כי הגר"א )שהיה מחותן עם החיי 

 קשר בין התבשילים הללו לבין האפיקומן. ראה אדם(, 

ובת כאשר אין אפשרות לאכול יותר מכזית אחד של מצה בה יוצאים ידי ח   

המצוה, הרי ששומרים מצה זו לסוף הסעודה, ולפי זה נראה, כי יש לראות 

 את אכילת האפיקומן קודם כל כחלק ממצות התורה של אכילת המצה.

 ,אליו אנו שואפיםתמיד עלינו לזכור את המצב האפשר,  על פי מידתאולם 

    ונזכה לעשות את הפסח בפועל, ולא רק כ"זכר". שלא ירחק היום ,ונקווה


