




משכנות לאביר יעקב
בירור הלכתי בנושא הר הבית

"טוב לי יום בחצריך לבקר בהיכלך החרב ומקדשך השמם, לחזות ולרצות אבניך ואת עפרך לחונן, ועל חרבותיך לקונן, כי עפריך בפי צוף ופנג, ובכיתי עליך במר נפשי מספד מר, ובבכי אתענג"(מתפילת הרמב"ן בבואו לירושלים).



ערכתי אני ישי אחדות ס"ט פעיה"ק ירושלים תובב"א שנת התשע"ו


תוכן
על חשיבות בירור מקום המקדש	4
תפלה בהר הבית	4
מיקום בית המקדש ביחס להר הבית	5
אם גוי נאמן להלכה להעיד על מיקום ההיכל	10
בנדון דידן אינם מסיחים לפי תומם	12
דברי הרדב"ז	13
הקדמה קצרה	14
באב אל קטאנין	15
הכותל המערבי – כותל העזרה?	16
הכותל המזרחי	17
הכותל הדרומי	18
מדידת חוט מ' אמה	20
דברי יוסף בן מתתיהו תואמים לדברי הרדב"ז	21
עדויות על מקום ההיכל	21
גדולי רבותינו האחרונים הסתמכו על המסורת הנ"ל הלכה למעשה	28
בכל הדורות עלו להר הבית, ומקום המקדש היה ידוע	31
עליית הרמב"ם להר הבית	32
עד לפני מאתיים שנה, לא מצינו מי שערער על המסורת הנ"ל:	35
דברי התפארת יעקב והשאילת דוד	35
דברי הכפתור ופרח	35
האם הכפו"פ ידע היכן מקום המקדש?	36
זיהוי שער שושן	37
המרחק "כמטחוי קשת"	38
שערי הרחמים	42
אם יש איסור טבול יום בהר הבית	43
אבן השתייה – אבן מיטלטלת?	45
לשכת הנזירים	47
דברי הרד"ק	48
דעת הגר"ש גורן: כפת הסלע – מקום המזבח	48
מקום אבן השתייה בקדש הקדשים	49
חישוב האמה על פי רוחב הר הבית	50
החיל	52
עד היכן הגיע החיל	54
עובי חומת העזרה	56
גודל החיל	57
אם אסור ליכנס לחיל מדאורייתא או מדרבנן	58
הלשכות שבעזרת הנשים	60
דברי הגאון ציץ אליעזר זצ"ל, והנלע"ד להשיב	61
עליית מונטיפיורי	66
דברי הגר"ע יוסף זצ"ל	66
על חשיבות העלייה להר הבית	67
הורשת הגוים מארץ ישראל בכלל ומהר הבית בפרט	70
האם יש חשש זיבה לגברים בימינו	72
פקפוקי החזון נחום	76
לעניין מה טומאת עם הארץ כזב	77
גודל האמה	79
גודל האגודל	79
גודל הזרת	79
גופו שלוש אמות – עירובין מח.	80
היזק ראייה – ב"ב ב:	80
הסוגייא בשבת צב.	81
הסוגיא ביומא לא.	83
דעת הגאונים – ג' אמות הן לא כולל ראשו	84
הסוגיא בבבא בתרא ק:	84
ראייה מזבחים סד:	85
העולה מכל הנ"ל	86
גברא באמתא יתיב	87
שיעור האגודל לפי הרמב"ם בפיהמ"ש	87
שיעור האגודל לפי הרמב"ם בהל' עירובין	87
מהיכן מודדים 'רובו מן הדרום'	88







[bookmark: _Toc440276809]על חשיבות בירור מקום המקדש
כתוב בתורה (דברים פי"ב), כי אם אל המקום אשר יבחר ה' אלוהיכם מכל שבטיכם לשום את שמו שם, לשכנו תדרשו ובאת שמה. ודרשו רבותינו בספרי (פ' ראה פיס' סב), דרוש על פי נביא. יכול תמתין עד שיאמר לך נביא? תלמוד לומר לשכנו תדרשו ובאת שמה דרוש ומצוא ואחר כך יאמר לך נביא. וכן אתה מוצא בדוד שנאמר, זכור ה' לדוד את כל ענותו אשר נשבע לה' נדר לאביר יעקב אם אבא באהל ביתי אם אתן שנת לעיני עד אמצא מקום לה' משכנות לאביר יעקב. מנין שלא עשה אלא על פי נביא? שנאמר, ויבוא גד אל דוד ביום ההוא ויאמר לו עלה הקם לה' מזבח בגורן ארונה היבוסי ואומר ויחל שלמה לבנות את בית ה' בירושלים בהר המוריה אשר נראה לדוד אביהו. וכ"כ הרמב"ן בפי' עה"ת שם, שתלכו לו מארץ מרחקים ותשאלו אנה דרך בית השם, ותאמרו איש אל רעהו לכו ונעלה אל הר ה' אל בית אלהי יעקב (ישעיה ב ג), כלשון ציון ישאלו דרך הנה פניהם (ירמיה נ ה). וכיו"ב איתא במדרש תנאים לדברים (פי"ב).
ובצורה הכי ברורה כתב המלבי"ם שם, כי אם אל המקום אשר יבחר ה' וגו' לשכנו תדרשו, בכ"מ קורא מקום המקדש מקום אשר יבחר ה'. כי נתודע ע"י נביא שהוא מקום הנבחר כמ"ש ויבא גד אל דוד וגו' וכן אמר בהר המוריה אשר נראה לדוד אביהו, ובכ"ז מצאנו שדוד דרש אחרי המקום כמ"ש עד אמצא מקום לה', ולא המתין עד שבא אליו נביא, ולמד ממ"ש לשכנו תדרשו, שהדרישה היא מה שחוקר בעצמו למצוא את הדבר, וז"ש דרוש ומוצא, למד להם שלא יגלה ה' סודו ע"י נביאיו להודיעם מקום הנבחר רק אם ישתדלו בזה וידרשו אחריו, ואז יערה עליהם רוח ממרומים אחרי ההכנה הראויה. ע"כ. וידועים דבריו הנוקבים של רבינו חיים בן עטר, בויקרא (כה, כה), "ועל זה עתידים ליתן את הדין כל אדוני הארץ גדולי ישראל, ומהם יבקש ה' עלבון הבית העלוב".
ועל כן, מחוייבים אנו לברר את מקום המקדש, עד כמה שידינו מגעת. וזו עיקר מטרת מאמר זה, לברר מבחינה הלכתית את המקומות המותרים והאסורים בהר הבית, ולא לדון בצד ההגותי של הנושא. וזאת למודעי, כי אינני פוסק, קל וחומר בנושא שעומד ברומו של עולם, וק"ו בן בנו של ק"ו כשהדבר נוגע לכלל ישראל ולהנהגתם, ואין אני כותב אלא הנראה לעניות דעתי בסוגייא זו, לברר המקומות המותרים והאסורים בכניסה בהר הבית בימינו, ואם יסכימו עמי תלמידי חכמים פוסקי הלכה – יורו הם הלכה למעשה, וגם ה' יתן הטוב ונזכה לראות בבניין אריאל ובביאת הגואל בב"א.
[bookmark: _Toc440276810]תפלה בהר הבית
ראיתי מי שרצה להביא ראייה מספר המצוות לרמב"ם, שיש מצווה דאורייתא להתפלל בהר הבית. וז"ל הרמב"ם (סהמ"צ מ"ע ה), היא שצונו לעבדו יתעלה וכבר נכפל צווי זה פעמים, אמר (משפטים כג כה) ועבדתם את י"י אלהיכם ואמר (ראה יג ה) ואותו תעבודו ואמר (ואתחנן ו יג) ואותו תעבוד ואמר (ס"פ עקב) ולעבדו. ואעפ"י שזה הצווי הוא גם כן מן הציוויים הכוללים כמו שביארנו בשרש הרביעי הנה יש בו יחוד שהוא צוה בתפלה. ולשון ספרי ולעבדו זו תפלה. ואמרו גם כן ולעבדו זה תלמוד. ובמשנתו של רבי אליעזר בנו שלרבי יוסי הגלילי (פרש' יב עמ' רכח) אמרו מנין לעיקר תפלה בתוך המצות מהכא את י"י אלהיך תירא ואותו תעבוד. ואמרו (מדרש תנאים ממדרש הגדול פ' ראה) עבדהו בתורתו עבדהו במקדשו. כלומר ללכת שם להתפלל בו ונגדו כמו שבאר שלמה עליו השלום (מ"א ח דה"ב ו). ורצה המחבר להוכיח, שממ"ש הרמב"ם 'ללכת שם להתפלל בו ונגדו', משמע שיש מצווה להתפלל בהר הבית. ולענ"ד לא דק. שהמצוה היא להתפלל בבית המקדש – או לכיוון בית המקדש, וכמו שכתב הרמב"ם בהמשך דבריו "להתפללל בו ונגדו כמו שביאר שלמה", וכוונתו למ"ש בברכות (ל.), היה עומד בחוץ לארץ - יכוין את לבו כנגד ארץ ישראל שנאמר, והתפללו אליך דרך ארצם. היה עומד בארץ ישראל - יכוין את לבו כנגד ירושלים, שנאמר, והתפללו אל ה' דרך העיר אשר בחרת. היה עומד בירושלים - יכוין את לבו כנגד בית המקדש, שנאמר, והתפללו אל הבית הזה. היה עומד בבית המקדש - יכוין את לבו כנגד בית קדשי הקדשים, שנאמר, והתפללו אל המקום הזה. ומדברי הרמב"ם הנ"ל אין ללמוד מעלה מיוחדת לתפלה בהר הבית על פני תפלה בשאר ירושלים, שכולה שער השמים, ופתח פתוח לשמוע תפלה.
[bookmark: _Toc440276811]מיקום בית המקדש ביחס להר הבית
במשנה במס' מדות (פ"ב מ"א) שנינו: "הר הבית היה ת"ק אמה על ת"ק אמה. רובו מן הדרום, שני לו מן המזרח, שלישי לו מן הצפון, מיעוטו מן המערב. מקום שהיה רוב מדתו, שם היה רוב תשמישו". ופירש הרמב"ם: "אמר שהעזרה לא היתה באמצע הר הבית, אלא היה המרחק שבין חומת הר הבית ובין חומת העזרה מצד דרום יותר מן המרחק שביניהם מצד מזרח, והמרחק המזרחי יותר מן הצפוני, והצפוני יותר מן המערבי". למדים אנו, א) שהרמב"ם החשיב את עזרת הנשים להר הבית, ומדד את המרחק מן העזרה לכתלי הר הבית. ב) שהרמב"ם פירש כפשט המשנה, רוב הר הבית היה פנוי מן הדרום. וכן כתב הרמב"ם ביד החזקה (פ"ה מהל' בית הבחירה ה"ו): העזרה לא היתה מכוונת באמצע הר הבית, אלא רחוקה מדרום הר הבית יתר מכל הרוחות וקרובה למערב יתר מכל הרוחות, ובינה ובין הצפון יתר ממה שבינה ובין המערב, ובינה ובין המזרח יתר ממה שבינה ובין הצפון. וכן פירש רבינו המאירי (בבית הבחירה על מס' מדות). וכן פירשו ר' עובדיה מברטנורא, התוספות יו"ט והתפארת ישראל. וכן כתב ר' שלמה העדני בס' מלאכת שלמה (מדות פ"ב מ"א), בשם ה"ר יוסף אשכנזי, וז"ל: "רובו מן הדרום וכו', פירוש בית המקדש היה עומד על ההר, אבל לא באמצע ההר ממש, אלא רוב ההר היה בדרומו של ביהמ"ק וירושלים היתה כנגד אותה הצד, ובאותה הצד היו עולים כל העולים להר הבית, והיו נכנסין משני שערי חולדה והולכים לימינם לצד מזרח, והיו נכנסים לעזרת הנשים דרך שער התחתון, ונכנסים לעזרת ישראל. והרי בדרום היה רוב תשמיש ההר, כי הכל היו עולים משם, וגם במזרח היתה תשמיש רב, כי הרי משם היו הכל נכנסים לעזרה, אבל בשאר הצדדין לא היה אלא מעט תשמיש בהר. ע"כ (הו"ד בס' הר הבית להגר"ש גורן עמ' 196). ומדבריו למדנו, א) שפירש כדעת הרמב"ם. ב) שנתן טעם בדבר, מה היה רוב תשמישו. [ולפי טעמו, לא מסתבר ש"רובו מן הדרום" התבטא בהפרש של אמה אחת ביחס למזרח (כמדידה הנהוגה לחומרא), אלא שהיה הפרש משמעותי, אולם איננו יודעים מהו]. וכ"כ הראבי"ה בכת"י (הו"ד בתוס' יו"ט תוספות יום טוב מידות פ"ב מ"ג). וכ"כ הכפתור ופרח (פ"ו), והמפרש למס' תמיד (כז. ד"ה הר הבית) וכ"כ המהרי"ט בקונטרס צורת הבית (הנדפ"מ עמ' רסז). 
אולם, הר"ש בפירושו למס' מדות (פ"ב מ"א) כתב: "הר המוריה שעליו הבית בנוי – רובו מן הדרום – רובו של בניין בדרום היה, שבדרום ההר היה רוב תשמיש העזרה. מיעוטו מן המזרח – פחות מן הרוב במזרח, שתשמיש המזרח מועט מתשמיש הדרום" (אין זה הר"ש המפורסם כי אם רבינו שמעיה, תלמיד רש"י). 
והרא"ש כתב, "ורובו מן הדרום – רוב בניין הלשכות היו בדרומו של ת"ק על ת"ק אמה, והיינו דכתיב ביחזקאל (מ) ויניחני אל הר גבוה מאד ועליו כמבנה עיר מנגב, שהיה מבונה הבניין עליו מנגב, כההיא דרש"י פ"ק דסוטה וחברון שבע שנים נבנתה. הא דכתי' ירכתי צפון קרית מלך רב לפי שמקום שחיטת קדשי קדשים בצפון".
ועל זה כתב הגר"ש גורן (עמ' 196), כי אין המקרא ביחזקאל אלא סתירה לפירוש הרא"ש, שהרי רש"י ביחזקאל (שם) מפרש: כמבנה עיר – כבניין עיר. מנגב – בדרומו של הר. וכיו"ב פי' הרד"ק שם. וחתם הגר"ש גורן, שלפי זה נפל כל היסוד של פירוש הרא"ש, ושכן כתוב בפסקי תוס' למס' מדות (פסקא ה) "הר הבית היה לצפון ירושלים", ולאור זה אין הרא"ש יכול להסתמך על רש"י במס' סוטה, מכיוון שבפירושו על יחזקאל כתב רש"י במפורש ההיפך ממה שכתב הרא"ש, שאין מדובר ביחזקאל על בית המקדש, כי אם על העיר ירושלים שהייתה מנגב להר הבית. וממילא נתערער גם פירושו של הר"ש הזהה לפירושו של הרא"ש, מכיוון שהמקרא ביחזקאל מוכיח ההיפך מפירושם על המשנה.
ואחר המחילה לענ"ד לא דק. שהרא"ש לא פירש כלל כרבינו שמעיה, וז"ל הרא"ש: ורובו מן הדרום – רוב בניין הלשכות היו בדרומו של ת"ק על ת"ק אמה". הרי שכתב כי רוב בניין הלשכות היו בדרום הר הבית, ולא כתב כי רוב המקדש היה בדרום הר הבית. וכוונתו כמו שכתב בעל שלטי גיבורים (הו"ד בתוס' יו"ט מדות פ"ב מ"א): "מקום שהיה רוב מדתו שם היה רוב תשמישו, יפה פי' בעל שלטי גבורים שכתב שהוא על לשכות הרבה ובתים שהיו עשוים באמת ויושר למשמשי הבית נוסף על הלשכות שנאמרו במשנה כי אותן לא יספיקו ובפכ"ה מספרו עמד למנין וחשב ומנה אותן שלשים, ואני אומר לסיוע לו שכן נמצא בבנינא דיחזקאל [מ' י"ז] שלשים לשכות אל הרצפה. ע"כ. 
כלומר, הרא"ש מפרש כהרמב"ם וכל הראשונים, וכפשט המשנה , שרובו של הר הבית היה בדרום. אלא שבא להסביר, מהו "רוב תשמישו" שבדרום, ועל זה ענה הרא"ש, שהיו שם לשכות של חול ששימשו לצורך המשמשים בבית המקדש. [שוב ראיתי שכבר קדמני הרב יצחק שילת שליט"א (תחומין ז' עמ' 498)].
וכן כתב גם כן הגאון רבי מלכיאל אשכנזי, בספרו חנוכת הבית (אות יג, הו"ד בהע' לפסקי המהרי"ט עמ' רסח), "בית כנסת אחד היה בתוך הר הבית ששם היו מתפללין, כדתנן פ' ז' דיומא, חזן הכנסת נוטל ס"ת ונותנו לראש הכנסת וכו', וכתב רש"י בית הכנסת היה סמוך לעזרה בהר הבית ע"כ, ונראה שהיה בצד דרום, כי שם היו רוב הלשכות, ועוד, שבצד ההוא היה רוחק הרבה מחומת הר הבית לחומת העזרה יותר משאר הרוחות, כדתנן בפ"ב דמדות מ"א". עכ"ל. הרי שכתב להדיא כפירוש השלטי גיבורים.
וכעין פירוש זה פירש גם כן המהרי"ט (קונטרס צורת הבית עמ' רסז), וז"ל: "ומקום הר הבית תנן בפ"ב דמדות הר הבית היה ת"ק אמה על ת"ק אמה, רובו מן הדרום, שני לו מן המזרח וכו'. ויש לשאול מה טעם, והלא כל העיר הייתה מן הצפון, ואלו שערי חולדה שבדרום על פני גי בין הנם בגובה העיר היורד לשילוח, ומשם מכניסין צלוחית של מים בחג דרך שער המים, והיאך אלו שאינם במקום היישוב משמשין כניסה ויציאה, ושער טדי שהוא עיקר היישוב שם לא היה משמש כלום. עוד י"ל רוב תשמישו דקאמר, מה הוא רוב תשמישו ומה היו משמשין בדרום. ונראה, לפי שביהמ"ק היה בראש ההר, ורוב שיפועו של הר היה לצד דרום, ולפי שהיה שם מקום רחב ידיים – קבעו שם להתפלל כל ישראל, שהיו מתפללין בכנופיא, ולא היו מתפללין בכל מקום אלא במקום אחד, משום ברוב עם הדרת מלך, לפי ששם היה מקום היותר רחב שבהר הבית, כמ"ש פ' לולב וערבה, מצוות לולב כיצד, כל העיר היו מוליכין את לולביהם להר הבית וכו' ומקורה, שהיה מוקף אכסדרה סטיו לפנים מסטיו,רחבו אין פחות מר"ן על ת"ק אמה, וכמ"ש שני לו מן המזרח שלישי לו מן הצפון, ואורך העזרות ממזרח למערב, עזרת נשים קל"ה אמה, ועזרה פנימית קפ"ז. וג' כתלים הם ט"ו, הרי של"ז, נשתיירו מת"ק אמה קס"ג אמה, רובם במזרח, נמצא שבצפון שהיה פחות מכאן – לא היה יותר מק' אמה, רוחב העזרה עם בכתלים קמ"ה, נשתיירו ר"ן רוח' לדרום, ולפי שהמקום הזה רחב ידיים היו מתכנסים שם. ועוד, שהדרום לעולם היתה בו צל, לפי שחומת הדרום מגין כל היום מפני החמה" [ויש להעיר, כי לפי "רוב מתימטי" – יכול להיות בצפון יותר ממאה אמה, כגון שהיה במזרח קס"ב אמה, בצפון קס"א, ובמערב אמה אחת. ונראה שהמהרי"ט נתן דוגמא לרוב המסתבר, ומ"מ אין זה משנה כ"כ לענינינו, שבמקום 250 אמה פנויים בדרום, יהיה לכל הפחות ת"ק פחות ש"א, כלומר קצ"ט אמה].
וראייה נוספת לכך לענ"ד, ממה שנסתייע הרא"ש מקרא דיחזקאל (מ) "ויניחני אל הר גבוה מאד ועליו כמבנה עיר מנגב". והנה פשט הפסוק הוא ללא ספק, כי בדרום הר הבית היה 'מבנה עיר' – אולם אם נאמר שהרא"ש פירש ש"מבנה עיר" – היינו המקדש - קשה טובא, לא רק מפני שלא מצינו אף מפרש שפירש כך – אלא מפני שלא מצינו בשום מקום שבית המקדש נקרא "מבנה עיר"! ומכאן ראייה נוספת לענ"ד, שהרא"ש נתכווין ללשכות של חול – "מבנה עיר" – שהיה בדרום הר הבית – "הר גבוה מאד ועליו כמבנה עיר".
וראייה נוספת לכך לענ"ד, ממה שכתב הרא"ש 'שהיה מבונה הבניין עליו מנגב, כההיא דרש"י פ"ק דסוטה וחברון שבע שנים נבנתה'.
והנה, בסוטה (לד:), גרסינן: "וחברון שבע שנים נבנתה - מאי נבנתה? אילימא נבנתה ממש, אפשר אדם בונה בית לבנו קטן קודם לבנו גדול? דכתיב: ובני חם כוש ומצרים וגו'! אלא שהיתה מבונה על אחד משבעה בצוען". ושם פירש"י, מבונה - לשון אבנה ממנה, כלומר מיושבת בפירות. ע"כ. ופירוש הדברים, שחברון הייתה מיושבת בפירות – ובזה למעשה הייתה לעזר ולשימוש לארץ ישראל כולה. וכן לשון אבנה ממנה (בראשית טז, ב) – על ידי שהגר תלד – זה יועיל לשרה ללדת – שהיא העיקר.
והנה, דבר זה תואם את פירושנו ברא"ש, שהיו לשכות של חול מדרום הר הבית, שהיו עזר לעיקר – למקדש – כפי שהפירות שהיו בחברון היו לעזר לארץ ישראל – שהיא העיקר – וכפי שהגר שתלד תהיה לעזר לשרה ללדת – שהיא העיקר. ובזה הסביר הרא"ש לשון 'כמבנה עיר', שלכא' הול"ל "כעיר מנגב", והרא"ש הסביר ש"מבנה עיר" הכוונה שהוא עזר לעיקר. אולם אם נפרש שכוונת הרא"ש למקדש – דבריו משוללי הבנה. [והגר"ש גורן בספרו (שם) הביא כי המפרשים על יחזקאל חולקים על הרא"ש ומכח זה דחה את דברי הרא"ש. ולגופו של דבר, איני יודע מדוע דברי כל המפרשים מחייבים את הרא"ש. אלא שמ"מ אחר המחילה לענ"ד אין כאן מקום להשגה כלל – אלא גם הרא"ש נתכווין לכך]
וכשאמרתי הדברים לרב אב"י סילבצקי שליט"א, אמר לי, שלפי זה קשה, מדוע הרא"ש סיים בדבריו שם, "והא דכתי' ירכתי צפון קרית מלך רב לפי שמקום שחיטת קדשי קדשים בצפון". ובלשונו של הרב (במכתבו לרב דב ליאור שליט"א): "דברי הרא"ש בסוף הדיבור מעלים בבירור את כוונתו שאינה משתמעת לשתי פנים, שלשכות העזרה הם שהיו בדרום ההר ולא לשכות אחרות. בהמשך דבריו מתקשה הרא"ש – "והא דכתיב ירכתי צפון קרית מלך רב, לפי שמקום שחיטת קדשי קדשים בצפון". אילו היה מדובר בלשכות עלומות בהר הבית, לא היה כל קושי מן הפסוק ירכתי צפון שהרי המקדש עצמו נמצא בצפון. מכאן שדברי הרא"ש מתייחסים למבנה המקדש עצמו, ועל כך מתקשה הוא מן הפסוק ממנו משמע שרוב בנינו היה בצפון הר הבית ולא בדרומו. תירוצו של הרא"ש כי שחיטת קדשים בצפון, גם היא מלמדת שדברי הרא"ש מתייחסים אל מבנה העזרות, ולא אל דבר אחר. כוונתו בתירוצו אם כך היא שאף שרוב לשכות העזרה היו בנויות בדרום הר הבית, הכתוב ירכתי צפון מתייחס אל חשיבות החלק הצפוני שבעזרה שבו היו שוחטים קדשי קדשים (וראה שלהי סוכה הנכנסין חולקין בצפון וכו' וברש"י שם)". 
ובהשקפה ראשונה אמרתי, שאף לפי מה שביארנו בדברי הרא"ש יש מקום לקושייתו, כי מי אמר שבהמ"ק היה בצפון? והלא אף אם היה רוב הר הבית פנוי מן הדרום, יכול היה זה להיות בכמה עשרות אמות – ומבחינה תיאורטית אפילו בהפרש של אמה אחת מן המזרח ושתי אמות מן הצפון – ולפי"ז לא מסתבר שבגלל שתי אמות יתירות שהיה בהמ"ק בצפון יותר מבדרום יאמר עליו שבהמ"ק בצפון.
אולם אחר העיון לענ"ד אין מכאן ראייה כלל, ואדרבה מכאן ראייה להיפך. דהנה, שאלת הרא"ש ותשובתו, לא מסברא אמרה – אלא מפורשת היא בשוח"ט (מזמור מח), בשמות רבה (פל"ו אות א), ובפסיקתא רבתי (פיס' מא): והכי גרסינן התם: "הר ציון ירכתי צפון. וכי ציון בצפון היא נתונה? והלא אינה אלא בדרום. ומהו ירכתי צפון? אלא שהיו קרבנותיה קרבים על ירך המזבח צפונה [כ"ה בפס' רבתי. ובשוח"ט גרסי' כיו"ב: "הר ציון ירכתי צפון קרית מלך רב. וכי בצפון הוא, והלא אינו אלא בדרום. ומהו ירכתי צפון, בצפון הוא עומד ומקריב חטאתו ונשחט בצפון, שנ' על ירך המזבח צפונה"]. והנה, המדרש כתב בפירוש, כי ציון – העיר – הייתה דווקא מדרום, ואם כן מדוע נקרא הר ציון "ירכתי צפון", והלא היה צריך להיקרא "ירכתי דרום"! וע"ז תירץ המדרש, שעל שם הדבר הכי חשוב - קדשי קדשים הנשחטים בצפון – נקרא הר ציון כולו "ירכתי צפון" – על שם הדבר החשוב הנעשה בצפון. 
וזה ביאור דברי הרא"ש: "והא דכתיב ירכתי צפון קרית מלך רב" – פירוש: והלא הר ציון – הוא בדרום לפי דברינו (וכמו שהסביר הרא"ש, שיש "מבנה עיר" בדרום הר הבית), ומדוע כתוב ש"הר ציון" הוא ב"ירכתי צפון"? ועל זה תירץ הרא"ש על פי המדרש, שהר ציון נקרא ירכתי צפון 'לפי שמקום שחיטת קדשי קדשים בצפון' – היינו על שם שהדבר החשוב ביותר – שחיטת קדשי קדשים נעשית בצפון – נקרא ההר כולו "ירכתי צפון" – על אף שמבחינה גאוגרפית היה בדרום. ומכאן ראייה לשיטתנו.
ראייה נוספת לכך לענ"ד, ממה שכתב הרא"ש בפ"א מ"ג: "שני שערי חולדה מן הדרום, לפי שהיו בעיקר הר הבית כדתנן לקמן 'רובו מן הדרום' ". וביאור דבריו, דהוקשה לו, מדוע בצפון, במערב ובמזרח, היה רק שער אחד, ובדרום היו שני שערים. וע"ז תי' הרא"ש, שהיו בעיקר הר הבית. והנה, אם נפרש שכוונת הרא"ש שרובו של המקדש היה בדרום – פירושו כאן משולל הבנה, דמה טעם לעשות שני שערים בדרום, והלא מ"מ הכניסה לביהמ"ק ממזרח – אף אם רובו של ביהמ"ק בדרום! אולם לפירושנו אתי שפיר, שרוב תשמיש הר הבית בדרום לפי הרא"ש התבטא בלשכות של חול הבנויות בדרום – ולשם כך צריך לבנות שער נוסף בדרום. וזה גם פשט דבריו כאן, שכתב "לפי שיהו בעיקר הר הבית". ומדוע לא כתב "לפי שהיו סמוך למקדש"? א"ו דמזה מוכח כפירושנו.
בנוסף, מבחינה טכנית, פירוש הר"ש בלתי אפשרי [וכאשר היטיב להקשות הגר"ש גורן עמ' 198]. שהרי אפילו אם נאמר שכל רוחב העזרה (135 אמה) היה בדרום, מ"מ עדיין נשארו 115 אמה פנויים בדרום. וא"כ נצטרך לתת 250 אמה לצפון. ולפי פי' הר"ש, במערב מוכרח להיות יותר מ – 250 אמה. אולם אורך העזרה הוא 187 אמה, ובנוסף עזר"נ 135 אמה, סה"כ 322 אמה, ועוד 10  אמות חיל, סה"כ 332 אמה. נמצא מרווח פנוי למזרח ולמערב 168 אמה. נמצא שאפילו אם נאמר שהחיל היה צמוד ממש לחומת הר הבית במזרח, סוף סוף יהיו רק 168 אמות למערב, ואנחנו אמרנו שמוכרח להיות במערב לפחות 250 אמה! והגר"ש גורן הציע כי גם בגלל זה סיים הר"ש שם "ולבי מגמגם בלשון" [ולענ"ד הקושיא כשלעצמה, קושיא. אלא שאם אליה נתכווין הר"ש, הול"ל, שהמידות אינן תואמות, ומ"ש 'ולבי מגמגם בלשון' – ר"ל, שזה לא פשט המשנה].
גם לדעת התוס' יו"ט במס' מדות, והרמב"ם ביד החזקה, שעזרת הנשים בכלל הר הבית היא, עדיין פירוש הר"ש בלתי אפשרי. שהרי במזרח יש שטח של 135 אמה עזר"נ ועוד 10 אמות חיל, סה"כ 145 אמה לפחות, יוצא שממערב לביהמ"ק נשארו לכל היותר 168 אמה פנויים, בו בזמן שכבר אמרנו שבצפון יש 250 אמה פנויים.
וגם אם ניתן לדרום 68 אמה מרוחב העזרה, מ"מ נשאר לדרום מרווח 182 אמה, א"כ לצפון יש 67 אמה מרוחב העזרה, ו-183 אמה של הר הבית פנוי. אם כן במערב מוכרח להיות יותר מ183 אמה. וממזרח למערב יש לפחות 322 אמה, והמזרח מוכרח להיות גדול מן הדרום, אם כן במזרח צריך להיות לפחות 183 אמה, ועוד 187 אמה של העזרה, נשארו למערב לכל היותר 130 אמה, בו בזמן שצריך להיות בו לפחות 183 אמה. נמצא שאיפה שלא נמקם את ביהמ"ק, אין החשבון מסתדר לפי הר"ש.  
כשאמרתי הדברים לרב אב"י סילבצקי, ענה לי כי קושיא זו נובעת מהציור הנפוץ בשניות של ה"תפארת ישראל", לפיו החיל היה צמוד להר הבית, אולם יש ראיות ברורות (עי' לקמן "החיל") כי החיל היה גדול מעשר אמות בחלקים מסויימים, ואם כן שוב ניתן לקיים את דברי המשנה גם לפי הר"ש. ובלשונו של הרב סילבצקי שליט"א: "דברי הר"ש והרא"ש הבלתי פתורים מבחינה גאומטרית, הובילו את הרב גורן לדחותם להלכה ובכך להתיר את העליה להר הבית בדרום לפי שיטת הרמב"ם בלבד. אולם עיון במבנה המקדש, מגלה שכל ה"בעיה הגאומטרית" בטעות יסודה, ומעולם לא היתה בעיה שכזו. דברי הר"ש והרא"ש עולים כפשוטם, ואין כל דרך להתיר את העליה להר. ה"בעיה הגאומטרית" בשיטת הר"ש והרא"ש עלתה עקב חישוב מיקום העזרות עפ"י השירטוט הנפוץ והדידקטי הנמצא בפירושו של בעל התפארת ישראל הנדפס בכל המשניות. לפי שירטוט זה מבנה העזרות והלשכות הוא מלבני ואכן העמדת מלבן בתוך ריבוע לפי יחסי המשנה הוא בלתי אפשרי בעליל. אולם לאמיתו של דבר, המבנה הכולל של העזרה והלשכות היה רחוק מאד מלהיות מלבני ! החיל מצד מזרח היה עשר אמות כמפורש במשנה, אולם הלשכות בצפון ובדרום העזרה, תפסו בהכרח שטח גדול הרבה יותר מעשר אמות. מכאן שהשירטוט המופיע בפירושו של בעל תפארת ישראל, אף שמועיל להבנת המשניות איננו מדוייק כלל ועיקר. על שרטוט זה נבנתה פינת הטעתם של הפוסקים שדחו את שיטת הר"ש והרא"ש אך כאשר משרטטים את הבית באופן מציאותי, אין כל קושי בדברי הר"ש והרא"ש וחזרה שיטתם להיות ברורה ובהירה במבנה הבית וההר". עכת"ד. 
אולם לענ"ד אין זה תירוץ, שכן לדעת הרמב"ם (פ"ה מהל' ביה"ב ה"ו), המפרש בתמיד (כז.), הרי"ד (שו"ת סי' ט), השלטי גבורים, הרע"ב והתויו"ט בריש פ"ב דמדות, את היחסים "רובו מן הדרום שני לו מן המזרח וכו' – מודדים מן העזרה – ולא מן החיל, וכפי שהראנו לקמן ("מהיכן מודדים רובו מן הדרום") - תלמוד ערוך מוכח כוותיהו, והם רוב מניין ובניין של רבותינו שהכריעו כך, ורק לתפא"י יש שיטה יחידאה שמודדים את היחסים מן הסורג, ואם כן קי"ל כוותיהו (עי' לקמן שם), וא"כ אין זה משנה כלל שהחיל היה יותר גדול במקומות מסויימים, כיוון שאת יחסי הר הבית מודדים אנו מן העזרה – שגודלה נשאר קבוע כמשנה בפ"ב דמדות מ"ו, קפ"ז על קל"ה אמה.
והרב סילבצקי שליט"א כתב ואמר, שכיוון שזו מחלוקת ראשונים, אין בידינו כח להכריע, אם הלכה כרמב"ם או כהרא"ש והר"ש. אולם כבר נתבאר שהרא"ש לא אמר את המיוחס לו. ולגבי רבינו שמעיה, הרי הוא חתם בסוף דבריו שם  "ולבי מגמגם בלשון", אם כן לא אמר דבריו בהחלטיות. נמצא, שכיוון שכל רבותינו מפרשים כהרמב"ם [הראבי"ה, הרא"ש, הכפתור ופרח, רע"ב, תוספות יו"ט, ר' יוסף אשכנזי, המלאכת שלמה, המפרש למס' תמיד, התפארת ישראל], הכי נקטינן. ואין ספקו של הר"ש מוציא מידי וודאן של כל הראשונים והאחרונים הנ"ל, מה גם שדבריו קשים בפשוטה של משנה, והמשנה לא יכולה להתפרש מבחינה מעשית.
בנוגע לנד"ד כתב הרב סילבצקי שליט"א: "אם כך נפרש את המשנה , עולה שהיו גם לשכות ומבנים מרובים במזרח הר הבית יותר מאשר הלשכות שבצפון הר הבית, ואפילו במערב (!) היו לשכות ומבנים שונים ששימשו את העזרה לצרכים שונים. יהיה זה מפליא אם כך, שבמשנה זו קיים האיזכור היחיד ללשכות אלה". ולענ"ד אכן הפשט הפשוט יותר כרוב הראשונים, שפירשו שהיה שטח פנוי בדרום. אולם לגופו של עניין, לענ"ד אין זו קושייא, שכן הרא"ש הסביר, "שם היה רוב תשמישו" – על ידי כך שהיו שם לשכות היה רוב תשמישו. ולדעת הרא"ש, המקור לכך הוא בפסוק ביחזקאל "ועלי כמבנה עיר מנגב" – שהיו לשכות של חול ("כמבנה עיר") מדרום למקדש (עליו – על הר הבית: "במראות אלהים הביאני אל ארץ ישראל ויניחני אל הר גבה מאד ועליו כמבנה עיר מנגב").
וראיתי לנכון להעיר כאן, הנה הגר"ש גורן בספרו (עמ' 192) דן בציור מכתב ידו של הרמב"ם, של החיל והסורג והר הבית, שהוציא הרב קאפח. ומדותיו של הציור הן 4.8 ס"מ X4.8 ס"מ, ומכיוון שת"ק אמה הן 290 מטר (לדעת החזו"א), שהם 29,000 ס"מ, יוצא שקנה המדה של הציור המקורי הוא 6041.66:1 ס"מ. ועל פי זה חישב הגר"ש גורן כי המרווח הצפוני הפנוי תופס בציור 1.5 ס"מ שהוא 31.25 % מרחבו של הר הבית מצפון לדרום, ומזה גם יוצא שהמרחב הדרומי הפנוי תופס 41.67% מת"ק אמה של הר הבית מצפון לדרום. ועל פי זה חישב הגר"ש גורן עד כדי רמת דיוק של מטרים, איפה היה ממוקם המקדש לפי הרמב"ם. 
ולעניות דעתי אחר המחילה, כל חשבון זה מופרך מעיקרו, וכי סלקא דעתך שהרמב"ם לקח קנה מדה של 6041:1 ושרטט ברמת דיוק המילימטר? ועוד, אפילו אם תאמר שכן, מנא ליה להרמב"ם, והלא לא מצינו שום מדה מפורשת בדברי חז"ל, ואם רבי לא שנאה, רבי חייא מנא ליה? ועוד, שהרמב"ם כלל וכלל לא נתכווין לתת מדה מדוייקת להלכה של מיקום המקדש, אלא שנתכווין לתת ציור כללי, ליחסי המדות בין העזרה להר הבית, והחל, והסורג, כמבואר בדבריו שם בפיה"מ (פ"ב מ"א): "אמר שהעזרה לא היתה באמצע הר הבית, אלא היה המרחק שבין חומת הר הבית ובין חומת העזרה מצד דרום יותר מן המרחק שביניהם מצד מזרח, והמרחק המזרחי יותר מן הצפוני, והצפוני יותר מן המערבי, ואני אצייר לך עתה את זה, ואצייר את החיל והסורג ועזרת נשים שיזכיר אותה לקמן עתה בפרק זה, כדי שיהא ציור אחד ולא נרבה בציורין וזו צורתו. (ובמקור יש שרטוט). הרי שנתכווין רק לתת תמונה יחסית להבין את היחס בין הר הבית למקדש והחיל והסורג, ותו לא מידי. ופלא בעיני על הגר"ש גורן בזה, ומשמייא הגר"ש גורן לא הסתמך ע"ז להלכה (עמ' 203), כי חשש שמא לא הרמב"ם עצמו שרטט זאת, אלא אחד המעתיקים.
[ואגב גררא הנה מקום איתי להעיר על מש"כ הגר"ש גורן בדעת רס"ג, שהנה כתב רב סעדיה גאון (ספר המצוות אות ג): "ומורא למקדש תקים".  ופירש שם ר' ירוחם פערלא  , שכוונתו כי מצוות מורא מקדש קיימת  דווקא כאשר מבנה המקדש קיים. ואחריו הבין כך בדעתו הגר"ש גורן זצ"ל. ולענ"ד אין זו כוונת רס"ג כלל, ולא נחת להכי, אלא שכתב שבבית המקדש אשר מצווה עלינו להקים – יש מצוות מורא מקדש, וכלל לא נחת למחלוקת אם קדושה ראשונה קדשה לעת"ל או לא].
[bookmark: _Toc440276812]אם גוי נאמן להלכה להעיד על מיקום ההיכל
והנה יש בידינו כמה עדויות של היסטוריונים גוים, המעידים כי הערבים בנו את כיפת הסלע מאחר ויהודים אמרו להם ששם מקום ההיכל. ויש לדון, אם יש לסמוך על זה להלכה. ולענ"ד הדבר ברור כי בנד"ד אי אפשר לסמוך על גוי להלכה, שאין הגוי נאמן אלא לעדות אשה בלבד, כמבואר במתני' יבמות (קכא:) ובגמ' שם. ואפילו באיסורי דרבנן, לא מצינו שנאמן הגוי כלל ואפילו במסיח לפי תומו. וכן כתב רבינו האיי גאון בשער המקח והממכר (שער נה) וז"ל, תדע שכל מה שאומר הגוי ממה שהוא מותר וממה שהוא אסור – אין סומכין על דבריו, ואין ראוי ליקח ממנו דבר שיש בו משום חשד איסור, כדגרסינן (חולין צה.) בשר כיוון שנתעלם מן העין שעה א' אסור. אבל מה שהוא מותר ליקח מידו – אע"פ שיש בו חשד דהנהו פירות, כגון שהוא אומר שאין [נדצ"ל שהן] ערלה או מן העניין שהוא אסור בפירות, כדגרסינן (יבמות קכב.), גוי שהוא  מוכר פירות בשוק, ואמר הללו של ערלה הן ושל נטע רבעי הן, מותרים, לא נתכווין זה אלא להשביח פירותיו. ע"כ. והובאו דבריו באיסור והיתר לרש"י (סי' ע), בס' האורה (ח"ב סי' עד), בסמ"ג (ל"ת קלז), בריטב"א (חולין קיג. ד"ה כתוב בתוספות) ועוד. וכן כתב הרשב"א (בשו"ת ח"א סי' קיח), וכן כתב הרא"ש בתשובה (כלל יח סי' ט) בדין כובא, הביא דבריהם הגאון פרי חדש (יו"ד סי' סט ס"י ד"ה ודע). וכן דעת הריב"א (הו"ד בב"י יו"ד סי' סט), ועוד.
אולם לכאורה יש להקשות על זה מדגרסי' בבבא קמא (קיד:), אמר רב אשי, אין מסיח לפי תומו נאמן אלא לעדות אשה בלבד. והני מילי בדאורייתא, אבל בדרבנן נאמן. ע"כ. הרי שבדרבנן מיהא הגוי נאמן. ובשו"ת תרומת הדשן (סי' עט) למד מכאן, שגוי נאמן במסל"ת בדרבנן. אולם כבר דחה הפרי חדש (שם) דבריו, דהתם לא מיירי בגוי כלל, אלא בישראל. כמבואר למעיין בסוגייא שם, ששלושת המקרים שהתלמוד הביא, בפסולי עדות של ישראל מיירי, ולא בגוי [והחילוק ברור, דבהני ל"ש למימר אשר פיהם דבר שווא], וכדעת רה"ג ורוב הראשונים הנ"ל. ולא מצינו גוי נאמן אלא בעדות אשה בלבד.
 ועינא דשפיר חזי בשו"ת הר"ן (סי' כה, הו"ד בפר"ח הנ"ל) שנשאל, אם גוי מסיח לפי תומו נאמן באיסורין דרבנן כגון סתם יינן, וענה לשואלו, שאפשר לדון בזה להקל כדאמרינן בפרק הגוזל ומאכיל (ב"ק קיד:) אמר רב אשי אין מסל"ת כשר אלא לעדות אשה בלבד, ומקשינן [והא] איכא נחיל של דבורים ומתרצינן אמר ליה קנין דרבנן הוא, ואקשינן תו ובדאורייתא לא והאמר רב יהודה אמר שמואל מעשה באדם אחד וכו' ומתרצינן בתרומה דרבנן אבל פסולי עדות מסיחין לפי תומן באיסורי דרבנן נאמנים. ומזו יש ללמוד לגוי מסל"ת ביין נסך שיהא נאמן, אבל אני לא רציתי לעשות מעשה בכיוצא בזה מפני שלא ראיתיו מפורש לאחד מגדולי הראשונים ז"ל, ומכל מקום מי שירצה לעשות לא אמחה בידו. ע"כ. אולם בימינו בחסד ה' נגלה ספר המקח והממכר לרה"ג, שאסר בפירוש, וגדולי הראשונים החזיקו אחריו. אם כן פשוט שגם הר"ן יודה בנד"ד. ולא יאונה לצדיק כל אוון, משמייא סייעו לרבינו ניסים שלא יעשה בזה מעשה.
אולם לכאורה יש להקשות על זה ומהא דגרסינ' ביבמות (קכא:) ההוא גוי דהוה קאמר ליה לישראל: קטול אספסתא ושדי לחיואי בשבתא, ואי לא - קטילנא לך כדקטילנא לפלוני בר ישראל, דאמרי ליה: בשיל לי קדירה בשבת, ולא בשיל לי וקטילתיה. שמעה דביתהו ואתאי לקמיה דאביי, שהיתא תלתא ריגלי. אמר לה רב אדא בר אהבה: זיל לקמיה דרב יוסף, דחריף סכינא. אזלה קמיה, פשט מהא מתניתא: גוי שהיה מוכר פירות בשוק, ואמר פירות הללו של ערלה הן, של עזיקה הן, של נטע רבעי הן - לא אמר כלום, לא נתכוון אלא להשביח מקחו. ע"כ. ולמדים אנו מכאן, שדווקא כיוון שהגוי שנתכווין להשביח מקחו – אינו נאמן, הא אם לא נתכווין להשביח מקחו – נאמן [ועי' בחמדה גנוזה סי' ב, הו"ד באוצה"ג יבמות שם: "וששאלתם מי שהיה מוכר פירות בשוק ואמר פירות הללו של ערלה הן של עזקה הן של נטע רבעי הן לא אמר כלום, לא נתכווין זה אלא להשביח מקחו, הא לאו הכי חיישינן]. והא אמרינן לעיל דגוי אינו נאמן כלל, כל שכן הכא דבדאורייתא עסקינן. ולכאורה היה נראה לתרץ על פי מה שכתב הגאון טורי זהב (יו"ד סי' צח סק"ב), דגוי מסל"ת אין נאמן דווקא בדבר דבעי עדות דווקא, משא"כ באיסור והיתר שפיר מהני, דבזה לא בעינן עדות גמורה, אלא באם יש לו הוכחה סגי. והכא נמי באו"ה בעינן הוכחה. אלא שדברי הטורי זהב קשים, שהרי מפורש בסוגיא שם (ב"ק קיד:), שהקשו על דברי רב אשי משבויה, והלא בשבויה לא בעינן עדות גמורה, אלא בע"א סגי, ואם איתא, לידחי דאנן במידי דבעי עדות גמורה עסקינן. וכן דחה הפרי מגדים שם (משבצות זהב ד"ה ובעיקר הדין).
וכבר הרגיש בקושיא זו הרשב"א בתשובותיו (ח"א סי' קיח), ותירץ דהכא היינו טעמא, לפי שבידו הוא, ונאמן לאסור את שלו שהוא תחת ידו, מגו דאי בעי לא מזבין ליה ניהלן, אי נמי קלי להו.
[והיה אפשר לתרץ עוד, דהתם היינו להחמיר, שלחומרא יש לחשוש לדבריו במסל"ת, ועל כן הוזקקנו לטעם דלהשביח מקחו נתכווין].
אולם לפי דברי רבינו האיי גאון הנ"ל, והראשונים שהלכו אחריו, התירוץ פשוט: וז"ל רה"ג: תדע שכל מה שאומר הגוי ממה שהוא מותר וממה שהוא אסור – אין סומכין על דבריו וכו'. אבל מה שהוא מותר ליקח מידו – אע"פ שיש בו חשד דהנהו פירות, כגון שהוא אומר שאין [נדצ"ל שהן] ערלה או מן העניין שהוא אסור בפירות, כדגרסינן (יבמות קכב.), גוי שהוא  מוכר פירות בשוק, ואמר הללו של ערלה הן ושל נטע רבעי הן, מותרים, לא נתכווין זה אלא להשביח פירותיו. ע"כ. ופירש רה"ג, "לא נתכווין אלא להשביח פירותיו" – לא שההיתר הוא בגלל שנתכווין להשביח פירותיו [ומזה נדקדק שאם לא נתכווין להשביח פירותיו יהיה מותר], אלא שאדרבא משם לומדים שהגוי לא נאמן כלל, וכיוון שתמיד הגוי דובר שקר, הוא הדין גם כאן, ולא נתכווין הגוי אלא להשביח פירותיו.
והנה הברייתא הנ"ל, היא תוספתא בדמאי (פ"ה), גוי שהיה צווח ואומר באו וקחו לכם , פירות עזק הן, פירות ערלה הן, פירות רבעי הן, אין נאמן, מפני שהוא כמשבח מקחו. אבל אמר לו מאיש פלוני גוי לקחתי, מאיש פלוני כותי לקחתים, משלי הבאתים, נאמן להחמיר דברי ר'. רשב"ג אומר אין נאמן, שדברי הגוי לא מעלין ולא מורידין. והובאה בירושלמי דמאי (פ"ו הי"א) בשנוי, אם אמר מגוי פלוני הבאתים, נאמן להחמיר דברי ר'. וחכ"א דברי הגוי לא מעלין ולא מורידין. ולפי זה הלכה כחכמים, שדברי הגוי לא מעלין ולא מורידין. וכ"כ רבינו ירוחם (נכ"א ח"ב קעו ע"ב, הו"ד בב"י יו"ד סי' רצד) דאפילו אמר מאיש פלוני לקחתים אינו נאמן. וכן פסק השולחן ערוך (יו"ד סי' רצד). וביאור המחלוקת לפי רה"ג כך הוא: ככלל, גוי אינו נאמן להחמיר, וע"כ ברישא אינו נאמן. אולם היכא דהוי מילתא דעבידא לאיגלויי (מאיש פלוני לקחתים, שאפשר לשאול אותו אם אכן של ערלה הם), סבר רבי דנאמן הגוי להחמיר, ועל זה פליג רשב"ג ואמר דברי הגוי לא מעלין ולא מורידין, ואין לחשוש לדבריו גם היכא דעבידא לאיגלויי. ועיין עוד ברמב"ם (פי"ג מהל' גירושין הכ"ט. ושם ה"א. ובמ"מ שם, ודו"ק).
ורבינו המאירי (חולין צז.) גבי קפילא ארמאה, אע"פ שלא ראה דברי רה"ג, ופירש אחרת מדבריו, מ"מ למסקנה כתב כמותו, וז"ל: מ"מ אף זו דוקא במה שביד ישראל, אבל שאר עדויות שבאיסורין אין הגוי נאמן עליהם כלל אפי' להחמיר, כמו שאמרו ביבמות (קכב.) גוי שבא ואמר פירות הללו של ערלה הם של עזיקה הם אינו נאמן לא נתכוון זה אלא להשביח מקחו, ובתלמוד המערב אמרוה כן אף בשאינו רוצה למכרן והוא שאמרו על זו שהזכרנו משל פלוני לקחתים משלי הביאותים כלומר ואיני רוצה למכרם נאמן להחמיר דברי ר' וחכמים אומרים דברי הגוי לא מעלין ולא מורידין. הרי שפירש "משל פלוני הבאתים" – כשאינו נוגע בדבר כלל, שאינו רוצה למכרן, ואעפ"כ אינו נאמן. [וי"ל בדבריו. ואכמ"ל].
ומה שהאמינו קפילא נכרי (אמור רבנן בקפילא, חולין צז.), כתבו התוספות (שם ד"ה סמכינן), דאע"ג דגוי הוא, כיוון דקפילא הוא, לא מרע אומנותיה. וכ"כ הרשב"א בחידושיו (שם), שלא אמרו קפילה אלא משום דחיישינן דילמא נכרי משקר אבל קפילה לא מרע אנפשי' ולא משקר ולא משום דבעינן קפילה כלל, ואם כן הוא אפי' בששואלין אותו ויודע שלאסור ולהתיר שואלין אותו סומכין עליו, ולא בעינן מסיח לפי תומו דהא משום דלא מרע נפשיה הוא. והריטב"א (שם ד"ה סמכינן) כתב כיו"ב מטעם אחר וז"ל, נראין דברים דלא בעינן שיהא טועם לפי תומו כדמשמע מפירוש רש"י ז"ל, ואדרבה כיון דמילתא דעביד לגלויי לן הוא כי מטעמינן ליה דליסמכינן על פיו כל היכא דאמרינן ליה דלהוראה מטעמינן ליה טפי זהיר ומירתת, וכן דעת רבינו תם ז"ל. עכ"ל.  אלא שיטען הטוען שלדעת רש"י, שפירש דמותר לסמוך עליו לפי תומו, משמע שגוי נאמן במסל"ת. אמנם כבר דחה זאת רבינו המאירי: "ואם מחשש שקרות הרי נחתום זה פירשו גדולי הרבנים שצריך שיזהרו שלא להודיעם שלענין איסור והיתר הם שואלים אותו אלא שיטעימוהו ויאמר דבר זה כמסיח לפי תמו אלא שהם חולקים לומר שאם הוא אומן בכך סומכין עליו שאינו רוצה להוציא עצמו מחזקתו. ומ"מ אף זו דוקא במה שביד ישראל, אבל שאר עדויות שבאיסורין - אין הגוי נאמן עליהם כלל אפי' להחמיר כמו שאמרו ביבמות קכ"ב א' גוי שבא ואמר פירות הללו של ערלה הם של עזיקה הם אינו נאמן לא נתכוון זה אלא להשביח מקחו ובתלמוד המערב אמרוה כן אף בשאינו רוצה למכרן והוא שאמרו על זו שהזכרנו משל פלוני לקחתים משלי הביאותים כלומר ואיני רוצה למכרם נאמן להחמיר דברי ר' וחכמים אומרים דברי הגוי לא מעלין ולא מורידין". [ואע"ג דהרא"ש במו"ק (פ"ג סי' לב) בשם ראבי"ה פליג עליה, וס"ל דבמילתא דרבנן במסל"ת נאמן להחמיר, וכ"כ רבינו מרדכי (מו"ק סי' תתקכה), לא קי"ל הכי, ואכמ"ל].
[bookmark: _Toc440276813]בנדון דידן אינם מסיחים לפי תומם
והנה בגיטין (כח:) גרסינן: שמע מב"ד של ישראל שהיו אומרים איש פלוני מת איש פלוני נהרג - ישיאו את אשתו, מקומנטריסין של גוים איש פלוני מת איש פלוני נהרג - אל ישיאו את אשתו. ופירש"י, קומנטריסין, ממונין ליהרג. ובתר הכי בעינן עלה, מאי מת ומאי נהרג? אילימא מת - מת ממש, ונהרג - נהרג ממש, דכוותיה גבי גוים אמאי אל ישיאו את אשתו? הא קיימא לן, דכל מסיח לפי תומו הימוני, מהימני ליה וכו'. ולבסוף (כט.) מסקינן, לעולם מת ממש, ונהרג ממש, דכוותיה גבי גוים אמאי לא? והא קיי"ל דכל מסיח לפי תומו הימוני מהימני! הני מילי במילתא דלא שייכי בה, אבל במילתא דשייכי בה, עבדי לאחזוקי שקרייהו. ע"כ. ופירש"י, דלא שייכי בה - שאינה תפארת להם.  ולפי זה, גוי מסל"ת אינו נאמן במילתא דשייך ביה, דהיינו שתפארת היא לו. וכן פסק הרי"ף (גיטין יד:), והוסיף על כך, "אבל במילתא דשייך בה לא מהימנא דכתיב אשר פיהם דיבר שוא וגו' ". והרמב"ם (פי"ג מהל' גירושין הי"ג) פסק: וכן אם שמע מערכאות של גוים שאמרו הרגנו פלוני אין נאמנין, שהן מחזקין ידי עצמן בכזב כדי להטיל אימה, וכן כל כיוצא בדברים אלו". ופירש "דשייכי בה" – אחרת מרש"י – "כדי להטיל אימה". אולם סו"ס לנד"ד אין נפק"מ ביניהם, כי לפי שניהם הכוונה שכשיש לגוי סיבה לשקר – להטיל אימה או להתפאר – אין הוא מסל"ת [ונפק"מ ביניהם, לעניין ב"ד של גוים שהעידו על ב"ד של גוים אחר שהרגו, דלהטיל אימא ליכא, אמנם להתפאר איכא. עיין בב"י אהע"ז סי' יז]. וכן פסק הרי"ף בשלהי יבמות (מו.) וכ"פ הרא"ש (יבמות פט"ז סי' ז). וכ"פ הטור (אהע"ז סי' יז). וכן פסק השולחן ערוך (אהע"ז סי' יז סי"ד): "כבר אמרנו שהגוי שהסיח לפי תומו משיאין על פיו. כיצד, היה מסיח לפי תומו ואמר: אוי לפלוני שמת, כמה היה נאה וכמה טובה עשה עמי. או שהיה מסיח ואומר: כשהייתי בא בדרך ונפל פלוני שהיה מהלך עמנו ומת, ותמהנו לדבר זה כיצד מת פתאום, וכיוצא בדברים אלו שהם מראים שאין כוונתו להעיד, ה"ז נאמן. וישראל ששמע מגוי המסיח לפי תומו, מעיד ששמע ממנו ותנשא אשתו על פיו. בד"א, בשלא היה שם אמתלאה. אבל אם היה שם אמתלאה בשיחת הגוי, שמא נתכוין לד"א, כמו שאמר לאחד: עשה לי כך וכך שלא אהרוג אותך כדרך שהרגתי לפלוני, אין זה מסיח לפי תומו, שכוונתו להטיל אימה על זה. הגה: וכן במקום שיש לחוש לשקרא, שלמדוהו לומר כך, אין סומכין עליו. וכן אם שמע מערכאות של גוים שאמרו: הרגנו פלוני, אינם נאמנים, שהם מחזיקים ידי עצמם בזה להתפאר, וכן כל כיוצא בדברים אלו. 
ובנדון דידן, היסטוריונים ערביים, יש לומר בהם "דשייכי בה" – שעושים כדי להתפאר, שבנו את המסגד שלהם על קודש הקדשים שלנו. על אחת כמה וכמה, היסטוריונים נוצרים, שמאמינים בנאמר באוון גיליון, שם נאמר "לא תישאר אבן במקדש" שבוודאי חשודים הם לשקר על כך שבמקום קודש הקדשים של עם ישראל הקימו מסגד, וכל זה על מנת להוכיח שהקב"ה מאס ח"ו בעם ישראל [דוגמא לכך ניתן לראות בעדות התייר מבורדו (333 למניינם): "ישנן שתי מצבות אדריינוס. לא רחוק מהמצבות ההן ישנו הסלע הנקוב שאליו באים היהודים מדי שנה בשנה ומשחוהו ובכו לנפשם באנחות וקרעו את בגדיהם והלכו משם". ובתור נוצרי יש לו אינטרס מובהק לשקר, כדברי האוון גיליון "לא תישאר אבן במקדש". מה גם שלא ברור מהו "הסלע הנקוב". וידועים המקרים הרבים של עדויות נוצרים על כך שבארץ אין כמעט יהודים, בזמן שהיו הרבה יהודים].
ובצירוף לזה יש להוסיף מש"כ הבית יוסף (אהע"ז סי' יז) בשם הנמוקי יוסף בסוף יבמות (מו. ד"ה גמ' קמצא), דגוי מסיח לפי תומו אינו נאמן מדין עדות, דגוי לאו בר עדות הוא כלל, אלא משום דקים לן דקושטא קאמר כיון דמסיח לפי תומו ומשום עיגונא אקילו בה ואין לנו לחוש שמא תשכור גוי שיאמר כן מסיח לפי תומו אף על פי כן יש לו לדיין לדקדק בזה יפה אם נראה בדבר רמאות הרשב"א ז"ל עכ"ל. ומה במקום דנאמן מסל"ת יש לו לדיין לדקדק יפה אם נראה בדבר רמאות, עאכ"ו במקום שאין נאמן מסל"ת.
 ועוד יש להוסיף, דהנה הרמב"ם (פי"ג מהל' גירושין הכ"ח) כתב וז"ל, "מצאו כתוב בשטר מת איש פלוני בן פלוני או נהרג איש פב"פ, ונודע שזה כתב ישראל, הרי זה תנשא אשתו". [וכן דעת ר' ירמיה בירושל' יבמות פט"ז ה"ז. והובא ברי"ף שילהי יבמות]. וכתב המ"מ שם, ואפשר שכוונתו היא למעוטי אם היה כתב גוי, והטעם, לפי שלא הוכשר גוי אלא במסל"ת, אבל לא כתבו, לפיכך צריך שיוודע שהוא כתב ישראל. ע"כ. אולם הבית יוסף בבדק הבית (סי' יז) הביא דברי הרב המגיד, והעיר עליו, שמ"ש שלא הוכשר גוי אלא מסיח לפי תומו, אבל לא כתבו, אין לו טעם, שאם כתבו כתוב בדרך מסיח לפי תומו למה יגרע. אולם הגר"א (סי' יז ס"ק מ"ז) הצדיק דברי הרב המגיד, כי אין זה מסל"ת. וביאור הדברים לענ"ד, דאף אם הוא כתוב בדרך מסל"ת, מאן יימא לן דאכן מסל"ת הוא, דייתכן שכתב הכתב בדרך של מסל"ת (למשל כהיסטוריון), אולם לקושטא דמילתא מתכווין הוא לעוות את העובדות, משא"כ כשמדבר לפנינו, דניכרים הדברים, ואם לא תכשיר גם בזה, אין לדבר סוף. ועוד נלענ"ד להסביר, דטעם דגוי מסל"ת נאמן, כתב הרמב"ם (פי"ג מה'ל גירושין הכ"ט) משום דהוי מילתא דעבידא לאיגלויי, והא בשטר לא שייך זה, ואם כן מדוע שלא ישקר.  ולפי זה, שאין הגוי עצמו משיח לפי תומו, אלא כתב כן בספרו, ה"ז דומה למש"כ ה"ה, שלדעת הרמב"ם אינו נאמן. ומינה לנד"ד.
והמתבאר מכל הנ"ל, שלקבוע הלכה, אי אפשר לסמוך על גוים המעידים על מקום המקדש, ועל כן, להלכה יש לסמוך רק על רבותינו שהעידו על מקום המקדש.
[bookmark: _Toc440276814]דברי הרדב"ז
היות ודברי הרדב"ז מרכזיים מאד בסוגייתנו, ראינו להביא את כל תשובתו, ולאחר מכן לדון בה.
בשו"ת הרדב"ז (ח"ב סי' תרצא), נשאל הרדב"ז, אם מותר ליכנס לעליות הבנויות סביב לבית המקדש שהן בולטות לתוך המקדש על גבי זיזין וגזוזטראות, לפי שראית שנהגו בזה היתר ואין מוחה בידם.
תשובה, דע שלא כל העליות שוות ולא כל הרוחות שוות וצריך אומד יפה לראות אי זו מותרות ואי זו אסורה וזה כי הדבר ברור שתחת הכיפה שם אבן השתיה בלי ספק הנקרא אצלם אלסכרא וא"ת דהא תנן אבן היתה שם מימות נביאים הראשונים ושתיה שמה גבוהה מעל הארץ ג' אצבעות ועליה הארון נתון ועתה שאלנו את פיהם ואמרו שהיא גבוהה מקרקעית הכיפה ג' קומות ואנו רואין מבחוץ שעולים לכיפה במדרגות הרבה כבר כתבתי על זה בתשובה (לעיל סי' תרלט) שקרקעית הבית חפרו אותו כמה פעמים לגלות היסודות ולכן הוא נמוך הרבה ממה שהיה מקודם תדע דהא תנן בכמה דוכתי שהר הבית היה גבוה מירושלם והשתא הדבר הוא להפך. עוד אמרו הגוים שיש תחת הכיפה מערה ושהמלכים הראשונים רצו לדעת מה היה שם ושלשלו בני אדם לתוכה ומתו וסגרו אותה ומלאוה עפר עד היום הזה אין אדם יודע מה יש שם וקרוב אצלי שנאמר להם או שמעו שהארון גנוז שמה ולפיכך היו חופרים אולי ימצאו אותו ולכן הושפל קרקעית הבית ונתגלה אבן השתיה. גם שמעתי שהמלכים שעברו חפרו שם למצוא יסוד האבן הזאת ולא מצאו מ"מ אין ספק כי האבן הזאת אשר תחת הכיפה היא אבן השתיה אשר עליה היה הארון בבית קדש הקדשים לצד מערב. הילכך מי שעולה בעליות אשר לרוח מערב או הנכנס לראות מהפתח אשר לצד מערב צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל ועובי הכותל כי הכותלים נתקדשו שיערתי שאין בכל הפתחים יותר קרוב לכיפה מאותו הפתח הקטן אשר משמאל לבאב אל קטאנין (שער מוכרי הכותנה) ולכן צריך ליזהר מן העליות אשר על אותו פתח וכבר שמעתי על קצת חכמים שלא היו רוצין ליכנס בשוק אל קטאנין וזו חומרא יתירה כי אני שיערתי שיש משם עד הכיפה יותר מי"א אמה ואפשר שהטעם הוא מפני שהיא משוכה קצת לצד צפון כאשר נבאר בע"ה. ואם העליות הם בצד צפון צריך לשער מכותל מערבי לצד המזרח באורך קפ"ז אמות כל העליות הבנויות באורך זה הם בנויות על אורך העזרה ממזרח למערב וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור. ולענין הרוחב כבר ידעת כי רוחב העזרה מצפון לדרום הם קל"ה אמה וכבר הנראה לעין כותל הדרום במקומו הראשון הוא שהרי העומד בקרן דרומית מזרחית רואה כי משם לצד דרום הוא עמק יהושפט ולא היתה העזרה נמשכת לצד דרום אלא עד שם גם כי אבני היסוד ההוא הם אבנים גדולות מורה שהוא בנין קדמון וא"כ סוף בנין הנקרא מדרש שלמה לצד הדרום הוא סוף העזרה אלא שהוא חוץ מקפ"ז אמה אשר ממזרח למערב והוא מכלל הר הבית ועד היום בנוי כיפין על גבי כיפין מ"מ למדנו כי הכותל ההוא בעצמו היה כותל העזרה אשר לצד דרום וא"כ צריך לשער אם העליות אשר כנגד כותל זה לצד צפון רחוקים מכותל זה קל"ה אמה אינם בכלל העזרה ואני שיערתי שיש בין כותל זה של צד דרום עד הבתים והעליות אשר בנויות לצד צפון יותר מקל"ה אמה ואינם בכלל הקדש ומותר ליכנס להם. עוד דרך אחרת רואין כאלו חוט מתוח מהכיפה לצד מזרח כל הבתים והעליות שהם בתוך מ' אמה לחוט זה הם בכלל הקדש וכל שהוא חוץ לזה השיעור הרי הוא חול וחשבון זה אינו מדוקדק לפי שההיכל היה צר מאחריו ורחב מלפניו כדכתיב הוי אריאל אריאל ומ"מ לצאת מידי ספק צריך להתרחק מהחוט המתוח מכותל הכיפה הצפונית ארבעים אמה ברוחב באורך קפ"ז אמות מן המערב למזרח. ואם העליות בנויות לצד מזרח הנה נתבאר כי הכותל המזרחי אשר היא בנוי עתה הוא כותל הר הבית המזרחי לפי שמשם והלאה הוא הר הזיתים. ועוד כי שערי רחמים הם באותו כותל וכתב בעל כפתור ופרח שהם שערים שהיו נכנסים בהן האבלים והחתנים וכל הבתים והעליות אשר בצד מזרח מותר להכנס לשם שהרי מכותל הר הבית המזרחי עד כותל העזרה המזרחי יש שי"ג אמה וטמא מת מותר להכנס בהר הבית. ואם יש עליות בכותל דרומי באורך קפ"ז אמות מן המערב אל המזרח הרי הם בכלל הקדש ודרך כלל אני אומר כי הבתים או העליות אשר לצד צפון וצד מזרח אין בהם ספק אצלי ומותר ליכנס להם אם לא תהיה בולטת הרבה לתוך המקדש דאז צריך אומד וכן אותם של צד דרום ומערב צריכין אומד. ע"כ.
[bookmark: _Toc440276815]הקדמה קצרה
ראשית כל, עלינו לדעת שהרדב"ז היה גברא רבא, מגדולי המשיבים בהלכה. ועל כן עלינו להתייחס לדבריו בכובד ראש הראוי, ולא לדחותם במחי יד, כאילו לא ידע ח"ו הרדב"ז על מה הוא שח, ועלינו לתלות הקשיים בקוצר דעתנו – לא ברדב"ז חלילה. וע"ז אמר ר' מנא בירושלמי פאה פ"א ה"א, ושביעית פ"א ה"ה, כי לא דבר רק הוא מכם, ואם דבר רק הוא – מכם, למה שאין אתם יגיעין בו, כי היא חייכם, אימתי היא חייכם - בשעה שאתם יגיעים בו. הגר"א שפירא והגר"ע יוסף בזמנו, התירו את האתיופים לבוא בקהל, על פי דברי הרדב"ז בתשובה. 
ונצטט מה שכתב הגר"א שפירא על הרדב"ז (במנחת אברהם סי' טז): "החלטות הרה"ר אינן מסתמכות על מאמרים או מחקרים של חוקרים - ואפילו תורניים או רבנים, אלא על דברים של פסקי הלכה. פסקי הלכה למעשה של רבותינו פוסקי הלכות לישראל הם הם עמודי יסוד שעל פיהם אנו חיים ופוסקים הלכות למעשה לדורות, ואילו כתבים אחרים הם בגדר השערות. רבותינו הקדמונים בשעה שכותבים פסקי הלכות עליהם נאמר מ"ש אמרו חז"ל הראשונים כמלאכים, ורוה"ק היתה שורה עליהם אז, ואם נכתבו ונשארו לדורות הרי"ז אות נוסף לסייעתא דשמיא שכל פוסק זקוק לה...אין בכח רבני דורנו לדחות פסק שפסק הרדב"ז שהיה גדול הדור, ובין תלמידיו המפורסמים היו האר"י הקדוש ורבי בצלאל אשכנזי, והיה מגדולי המשיבים בכל הדורות ומימיו אנו שותים, ובין שואליו נמנו רבותינו הב"י והמבי"ט הריב"ל והרשד"ם ועוד גדולי הדורות. והנה הרדב"ז כותב שהם יהודים בלי ספק ואנן נימא שהם לא יהודים...".
והגר"ע יוסף זצ"ל כתב (יביע אומר ח"ח אה"ע סי' יא): "...וכן ראיתי הלום בתשובה להגאון החסיד הראש"ל רבי רפאל מאיר פאניז'ל זצ"ל, שהסתמך גם כן על הרדב"ז והמהריק"ש, וכתב, ומי יבוא אחר שני המלכים האדירים האלה להרהר שמץ פיסול אחר היהודים האלה, ולא יירא לנפשו מלהיות נכווה בגחלתם, שכל דבריהם כגחלי אש, ומיוסדים על אדני האמת והצדק וכו'.ע"ש...ונוראות נפלאתי מה ראה על ככה לדחות דברי גאוני עולם...מפני דבריהם של חוקרים...ומי נדחה מפני מי, אתמהה...ומה מאוד יש לתמוה על דברים אלו, מאחר שידוע לכל גדולתו של הרדב"ז, ונחשב לפוסק גדול גם בדור דעה של מרן הבית יוסף, ולמפורסמות אין צריך ראיה, והאריכות בזה למותר...והן עתה בא לידי העתק מהחלטת מועצת הרבנות הראשית לישראל, מיום כ"ז כסליו תשמ"ח, אשר בה נאמר בזה"ל: כל האמור בתשובות הרדב"ז ומהריק"ש על יהדותם של עולי אתיופיה...ואין בדורנו מי שיוכל להרהר אחר פסקיהם...". ע"כ. 
[bookmark: _Toc440276816]באב אל קטאנין
כתב הרדב"ז: "שיערתי שאין בכל הפתחים יותר קרוב לכיפה מאותו הפתח הקטן אשר משמאל לבאב אל קטאנין (שער מוכרי הכותנה) ולכן צריך ליזהר מן העליות אשר על אותו פתח. וכבר שמעתי על קצת חכמים שלא היו רוצין ליכנס בשוק אל קטאנין, וזו חומרא יתירה, כי אני שיערתי שיש משם עד הכיפה יותר מי"א אמה. ואפשר שהטעם הוא מפני שהיא משוכה קצת לצד צפון כאשר נבאר בע"ה"

לגבי הימנעות מקצת החכמים מליכנס בשוק אל קטאנין, כתב הרב ז. קורן שליט"א (במאמרו ב"מעלין בקודש" ל עמ' 47), כי על אף שאנו יודעים ממפות וצילומים שכל שוק אל קטאנין אינו נכנס לתוך הר הבית, אלא הוא מתחיל מהקצה המערבי שלו, ייתכן שהיו מן החכמים שחששו שמא השוק נכנס ממש לתוך הר הבית, מה גם שאבני הכניסה לשוק, הן אבנים עתיקות, וייתכן שחשבו שזהו המשך של הכותל המערבי. ומכל מקום, הרדב"ז דוחה חששות אלו.
והדבר קשה, מדוע צריך ליזהר מן העליות אשר על הפתח שמשמאל לבאב אל קטאנין? והלא הן רחוקות כ90 מטר מכותל הכיפה, דהיינו כ180 אמה! ומה שייך לומר "אני שיערתי שיש משם עד הכיפה יותר מי"א אמה", ומה יש לשער כאן? 
והרב ש. הכהן וינגרטן (קובץ תושבע"פ יא, עמ' קע), תירץ לנכון, כי הרדב"ז לא נשאל על העליות שבהר הבית, כי אם "אם מותר ליכנס לעליות הבנויות סביב לבית המקדש שהן בולטות לתוך המקדש על גבי זיזין וגזוזטראות" וכן בתשובתו "כי הבתים או העליות אשר לצד צפון וצד מזרח אין בהם ספק אצלי ומותר ליכנס להם אם לא תהיה בולטת הרבה לתוך המקדש דאז צריך אומד... אבל הגגין והעליות הבנויות עתה סביב למקדש, שמא בתוך אוויר העזרה הם בנויות, או באוויר הלשכות שהיו אז"
אם כן נשאל הרדב"ז, על הבתים והעליות אשר סביב המקדש. וביאר הרב וינגרטן, שהרדב"ז נתכוון לבתים והעליות שעל הרמה המוגבהת, שקיימים עד היום.
ולפי זה מובן היטב, למה כתב הרדב"ז כי 'צריך ליזהר מן העליות אשר על אותו פתח' (באב אל קטאנין), כי העליות לא נמצאו ממש על באב אל קטאנין – אלא היו משמאל לו – (למסתכל מצפון לבאב אל קטאנין) דהיינו בצמוד לרמה המוגבהת – כפי שעד היום יש שם עליות, ועליהן אמר הרדב"ז ששיער שיש מהן עד הכיפה יותר מי"א אמה. וכן מסתבר, שהרי הרדב"ז נשאל על העליות הבנויות סביב למקדש. ואם נאמר שנתכווין לעליות שבנויות על באב אל קטאנין ממש – והלא באב אל קטאנין רחוק כ90 מטר ממקום הכיפה, ומה יש לשער? א"ו כדאמרן. שו"ר שכן תירץ הרב ישראל אריאל שליט"א בסידור המקדש (כרך ב' עמ' 558).
ומש"כ הרדב"ז "ואפשר שהטעם הוא מפני שהיא משוכה קצת לצד צפון כאשר נבאר בע"ה", צריך ביאור, מדוע העובדה שהכיפה משוכה קצת לצד צפון, מסבירה מדוע מקצת החכמים נמנעו ליכנס לשוק אל קטאנין, שנמצא במערב? והרב ז. קורן שליט"א במאמרו (הנ"ל, עמ' 49) כתב, שנראה שכוונת הרדב"ז לומר, שייתכן וקיים עוד נימוק להקל בעניין, והוא מפני שהשער כולו נמצא מצפון לתחום העזרה, וקיצר מעט בלשונו, וכוונתו לומר: "ואפשר [עוד] שהטעם [להקל] הוא מפני שהיא משוכה קצת לצד צפון, כאשר נבאר בע"ה". אולם לענ"ד אינו נראה, שהרי לשונו "היא משוכה" – היא לשון נקבה, ושער הוא לשון זכר, ושם העצם היחיד בלשון נקבה שהוזכר במשפטו – הוא כיפת הזהב. ועוד, שאם כדברי הרב קורן מדוע נקט לשון "אפשר"? והלא הדבר ברור שהשער כולו נמצא מצפון לתחום העזרה! ולשון "אפשר" מורה שהוא ניסיון לתת טעם לחכמים שנמנעו מללכת בשוק אלקטאנין. ולענ"ד טוב יותר לומר שיש חוסר בתשובה, וט"ס נפלה כאן.
עוד צריך ביאור, מדוע על החכמים שנמנעו ליכנס ל"שוק אל קטאנין" כתב הרדב"ז כי זו חומרא יתירה, מכיוון ש"שיער שיש משם עד הכיפה יותר מי"א אמה", ומדוע היה צריך "לשער", והלא ניכר לכל רואה כי יש כ-180 אמה בין הכיפה לשוק אל קטאנין. 
ולענ"ד התירוץ הוא כמו שכתב הרב ז. קורן שליט"א (במאמרו אשר ב"מעלין בקודש" ל, עמ' 62), "לנו שאנו מורגלים להתבונן בשאלות כגון אלו באמצעות מפות ותצלומי אוויר, קשה להבין כיצד לא ראה הרדב"ז [בתחילה, שהרי בסוף התשובה כתב "שוב ראיתי וכן אמרו לי בני אדם היודעים לשער שאין לך פתח ולא עלייה שלא תהיה רחוקה מהכיפה כפי השיעור אשר כתבתי הילכך מותר להתקרב אל הפתחים ולעלות אל העליות". תוספת שלי. י.א] בעיניו ממקום קצת גבוה, שהכותל המערבי מרוחק הרבה מן הצכרה. אבל באמת דווקא בנקודה זו גם לאנשי הדור הזה יש קושי גדול לתפוס את המציאות כפי שהיא, ורוב העולם נתפסים בנקודה זו של מרחק הכותל מן הצכרה לטעות אופטית שגורמת לכל מי שעומד ברחבת הכותל באיזור הקרוב למדרגות העולות לרובע היהודי, להניח שבניין הצכרה ממש צמוד לכותל ממזרחו.
[image: ]
תצלום של הכותל המערבי ושל כיפת הסלע במבט מכיוון המדרגות העולות לרובע היהודי. בתמונה ניתן לראות היטב כי ממבט העין של צופה מנקודה זו, הכותל המערבי "נוגע" בקיר של בניין כיפת הסלע (התמונה ממאמרו של הרב קורן).
[bookmark: _Toc440276817]הכותל המערבי – כותל העזרה?
כתב הרדב"ז: "ואם העליות הם בצד צפון - צריך לשער מכותל מערבי לצד המזרח באורך קפ"ז אמות, כל העליות הבנויות באורך זה הם בנויות על אורך העזרה ממזרח למערב וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור". ולכאורה הדברים קשים, כי נראה שהרדב"ז מזהה את הכותל המערבי (של היום) עם כותל העזרה, ודבר זה אינו עולה בקנה אחד עם הזיהוי של ה"צחרא" עם אבן השתייה. ועוד, אם הרדב"ז מדבר על הכותל המערבי שלפנינו, מהו זה שכתב "וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור", והלא אין כלל עליות אסורות לצד מערב, כי אנו מודדים ממנו מזרחה קפ"ז אמה! 
והגאון ר' צבי פסח פרנק, רבה של ירושלים, כתב בספרו מקדש מלך (עמ' 153), לדקדק מדברי הרדב"ז: "הילכך מי שעולה בעליות אשר לרוח מערב או הנכנס לראות מהפתח אשר לצד מערב צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל ועובי הכותל כי הכותלים נתקדשו" והקשה הגרצ"פ פרנק, מדוע צריך לשער י"א אמה? והפשוט ביותר, לומר שלא יעבור את הכותל המערבי, מכיוון שהוא כותל העזרה! ועוד, מדוע כתב הרדב"ז שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל? והלא עדיין יש י"א אמה שם! ועוד, לגבי כותל המזרח כתב הרדב"ז "הנה נתבאר כי הכותל המזרחי אשר הוא בנוי עתה הוא כותל הר הבית המזרחי". ולעומת זאת על הכותל המערבי לא אמר "אשר הוא בנוי עתה".
 אלא וודאי, שהרדב"ז התכווין שעלינו לשער כותל מערבי, במרחק י"א אמה ועוד עובי הכתלים, ומשם לבצע את המדידות, וזה שכתב הרדב"ז :"צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל" ומאותו כותל מערבי משוער, שנמדד בריחוק י"א אמה מערבית לכיפה, "צריך לשער מכותל מערבי לצד המזרח באורך קפ"ז אמות, כל העליות הבנויות באורך זה הם בנויות על אורך העזרה ממזרח למערב וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור". ועל פי זה יתיישב מהו זה שכתב "וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור", כי וודאי מאותו הכותל המשוער ומערבה, לכיוון הכותל המערבי של הר הבית, יש עליות, והן אינן בכלל האיסור. ועוד, שלגבי כותל הדרום של העזרה כתב הרדב"ז "וכבר הנראה לעין כותל הדרום במקומו הראשון", משמע שכותל המערב אין נראה לעין במקומו הראשון. 
[bookmark: _Toc440276818]הכותל המזרחי
כתב הרדב"ז: "ואם העליות בנויות לצד מזרח הנה נתבאר כי הכותל המזרחי אשר היא בנוי עתה הוא כותל הר הבית המזרחי לפי שמשם והלאה הוא הר הזיתים. ועוד כי שערי רחמים הם באותו כותל וכתב בעל כפתור ופרח שהם שערים שהיו נכנסים בהן האבלים והחתנים וכל הבתים והעליות אשר בצד מזרח מותר להכנס לשם שהרי מכותל הר הבית המזרחי עד כותל העזרה המזרחי יש שי"ג אמה וטמא מת מותר להכנס בהר הבית". 
והנה, הרדב"ז הניח הנחת יסוד, כי למזרח העזרה היו 313 אמה עד הכותל המזרחי, דבר שצ"ע מנ"ל. אם רבי לא שנאה, ר' חייא מנא ליה? ועוד, היאך הרדב"ז הסתמך על השערה זו להלכה? אולם היותר קשה, היאך הרדב"ז כתב להתיר לעליות הבנויות לצד מזרח, מכיוון שהמרחק בין כותל העזרה לכותל הר הבית היה 313 אמות, והלא דבר זה לא עולה בקנה אחד עם הזיהוי של כפת הסלע כאבן השתייה, שהרי 313 אמות הן 150.24 מטר לדעת הגר"ח נאה, ועלינו להוסיף עוד 170 אמות עד לאבן השתייה (187-17 אמות של ההיכל והתא וכותל התא, כדתנן במידות ד, ז,  כותל התא חמש והתא שש כותל ההיכל שש), שהן 81.6 מטר לדעת הגר"ח נאה, דהיינו לפי הרדב"ז המרחק בין כותל הר הבית המזרחי לאבן השתיה הוא 231 מטר, בזמן שמהקצה המערבי ביותר של ה'צחרה' עד כותל הר הבית המזרחי, ישנם כ197 מטרים, ואם כן ישנו אי דיוק של  כ-34 מטרים.
לדעת החזו"א הקושיא מחריפה, שהרי לפי החזו"א, צריכות להיות 313 אמות שהן 181.54 מטר מהכותל המזרחי של הר הבית עד תחילת כותל העזרה, ובנוסף יש 170 אמות עד לאבן השתייה – שהן 98.6 מטר, סה"כ 280 מטרים, דהיינו שישנה טעות של 83 מטרים!
והיה נראה לומר, שהרדב"ז לא מדד עם כלי מדידה את המרחק בין כיפת הסלע לכותל הר הבית, ולא היה יכול למדוד, כיוון שאסור ליכנס לעזרה. ולרדב"ז, בניגוד לנו – לא היו תצלומי אוויר ומפות מדוייקות. על כן לא נותרה לרדב"ז ברירה – אלא לשער. דבר זה כותב הרדב"ז בחמשה מקומות בתשובתו: "שיערתי שאין בכל הפתחים יותר קרוב לכיפה מאותו הפתח הקטן אשר משמאל לבאבאל קטאנין". "וכבר שמעתי על קצת חכמים שלא היו רוצין ליכנס בשוק אל קטאנין וזו חומרא יתירה כי אני שיערתי שיש משם עד הכיפה יותר מי"א אמה". "מ"מ למדנו כי הכותל ההוא בעצמו היה כותל העזרה אשר לצד דרום וא"כ צריך לשער אם העליות אשר כנגד כותל זה לצד צפון רחוקים מכותל זה קל"ה אמה אינם בכלל העזרה ואני שיערתי שיש בין כותל זה של צד דרום עד הבתים והעליות אשר בנויות לצד צפון יותר מקל"ה". "שוב ראיתי וכן אמרו לי בני אדם היודעים לשער שאין לך פתח ולא עלייה שלא תהיה רחוקה מהכיפה כפי השיעור אשר כתבתי הילכך מותר להתקרב אל הפתחים ולעלות אל העליות כ"ש בהצטרפות הספקות אשר כתבתי".
דבר זה יכול להסביר טעות של כ34 מטר. דבר נוסף שלא ראיתי שהעירו בדברי הרדב"ז הוא, שבסוף תשובתו הוא חותם "שוב ראיתי וכן אמרו לי בני אדם היודעים לשער שאין לך פתח ולא עלייה שלא תהיה רחוקה מהכיפה כפי השיעור אשר כתבתי הילכך מותר להתקרב אל הפתחים ולעלות אל העליות". וממה שכתב "שוב ראיתי וכו' " – משמע שמקודם לא מדד את המרחקים בצורה וודאית, אלא שיער את המרחקים (כנ"ל), ורק אח"כ ראה בצורה וודאית שאכן כל הפתחים והעליות רחוקים מספיק מהכיפה – ולכן הוסיף בסוף התשובה – שאין בעיה לעלות לכל הפתחים והעליות.
מה שנותר קשה, מניין לרדב"ז הנחת יסוד זו, שכל השטח הפנוי היה במזרח – 313 אמות, והיאך הוא מסתמך עליה להלכה? ועוד, שלענ"ד אין זה הפשט של המשנה שאמרה "מיעוטו מן המערב" (מדות פ"ב מ"א), שכן לפי הרדב"ז אין זה מיעוט – אלא אין בכלל מקום פנוי. ולא מצינו מי שפירש כך, והוא תמוה. מלבד כל זאת, לתלות ברדב"ז טעות של 70 אמות (לדעת הגר"ח נאה) בבואו לקבוע הלכה למעשה, הוא דבר שלענ"ד צריך להיות ברירה אחרונה.
ועל כן מסתבר לענ"ד כדברי הגר"י אריאל שליט"א (סידור המקדש כרך ב עמ' 558), שכתב וז"ל: "כל מעיין בהגיונו הישר, יבחין כי נפלה כאן טעות סופר, שכן לא ייתכן שמחבר יסתור את עצמו תוך כדי דיבור: מחד גיסא יקבע שבוודאות ובלא ספק כיפת הסלע היא קדש הקדשים ומקום המקדש בלב הר הבית בוראש ההר, ולפיכך אפשר להכנס להר הבית, לעלות בעליות ולהתקרב מצד מערב למרחק י"א אמה בסמוך לכפת הסלע, ומאידך גיסא יאמר שקה"ק נמצא בסוף הר הבית וצמוד לכותל הר הבית במערב.
שורת ההיגיון – וכך הכבוד למחבר – מחייבים לומר, שנשמטה שורה בדפוס, שם היה כתוב לערך כך: "וכל הבתים והעליות אשר בצד מזרח לכפת הסלע מותר להכנס לשם, שהרי מכותל הר הבית המזרחי עד כותל העזרה המזרחי יש [אמות הרבה. כי אם מחסרים קפ"ז אמה מחשבון הת"ק אמה יש] שי"ג אמה". (ונשמטה השורה המסתיימת באותה מלה בה מסתיימת קודמתה – 'יש' – דבר השכיח אצל מעתיקים)".
 ודבר זה פותר שתי שאלות: השאלה הא', מנ"ל לרדב"ז יחס זה של שי"ג אמה במזרח, והיאך מסברא הסתמך ע"ז להלכה, והתשובה פשוטה, שהרדב"ז נתכווין רק שמשני הצדדים – מזרח ומערב יחד ישנם שי"ג אמה, ולכן וודאי שמותר לעלות לעליות שבצד המזרח. והשאלה הב', היא הסתירה בין הזיהוי של כפת הסלע ובין הקביעה כי מחומת הר הבית המזרחית ישנן שי"ג אמות, והתשובה כנ"ל. ודבריו מסתברים.
 
[bookmark: _Toc440276819]הכותל הדרומי
עוד כתב הרדב"ז: ולענין הרוחב, כבר ידעת כי רוחב העזרה מצפון לדרום הם קל"ה אמה וכבר הנראה לעין כותל הדרום במקומו הראשון הוא שהרי העומד בקרן דרומית מזרחית רואה כי משם לצד דרום הוא עמק יהושפט ולא היתה העזרה נמשכת לצד דרום אלא עד שם גם כי אבני היסוד ההוא הם אבנים גדולות מורה שהוא בנין קדמון וא"כ סוף בנין הנקרא מדרש שלמה לצד הדרום הוא סוף העזרה אלא שהוא חוץ מקפ"ז אמה אשר ממזרח למערב והוא מכלל הר הבית ועד היום בנוי כיפין על גבי כיפין מ"מ למדנו כי הכותל ההוא בעצמו היה כותל העזרה אשר לצד דרום וא"כ צריך לשער אם העליות אשר כנגד כותל זה לצד צפון רחוקים מכותל זה קל"ה אמה אינם בכלל העזרה. 
ונראה כי הרדב"ז מזהה את כותל הדרום שלנו ככותל העזרה, שהרי כתב "שהעומד בקרן דרומית מזרחית רואה כי משם לצד דרום הוא עמק יהושפט, ולא הייתה העזרה נמשכת לצד דרום אלא עד שם גם כי אבני היסוד ההוא הם אבנים גדולות מורה שהוא בנין קדמון וא"כ סוף בנין הנקרא מדרש שלמה לצד הדרום הוא סוף העזרה". אולם, דבר זה קשה ביותר. חדא, שאינו מסתדר עם הזיהוי של ה"צחרא" כ"אבן השתייה". ועוד, אם הכותל הדרומי היה כותל העזרה, ולדעת כל הראשונים (כפי שהוכחנו לעיל, פרט לר"ש שנסתתפק בעצמו), רוב הר הבית מן הדרום, הרי שחומת הר הבית הייתה לפחות 182 אמה דרומה לחומה שנמצאת היום, ודבר זה תמוה. ועוד, מה בכך אם האבנים גדולות, והלא ייתכן שזה מהתוספת של הורדוס להר הבית! עוד קשה, מהו שכתב אחר כך "וא"כ סוף בנין הנקרא מדרש שלמה לצד הדרום הוא סוף העזרה אלא שהוא חוץ מקפ"ז אמה אשר ממזרח למערב"? איך בבת אחת הוא יכול להיות גם סוף העזרה, וגם חוץ מקפ"ז אמות שממזרח למערב, כלומר מחוץ לעזרה, והוא מכלל הר הבית?  ואם זיהה את קפ"ז האמות הראשונות של הכותל הדרומי ככותל העזרה, ואת המשכן ככותל הר הבית, קשה, שהרי רוב הר הבית היה פנוי מדרום, ולפ"ז יוצא שהעזרה הייתה צמודה לכותל הדרום. איך שלא יהיה, תמוה ביותר היאך כתב הרדב"ז לשער קל"ה אמה מכותל הדרום, והלא רחוק הוא הכותל בהרבה מן כפת הסלע?
והרב ש. וינגרטן (קובץ תושבע"פ יא) ויבדל לחיים טובים, הרב ישראל אריאל שליט"א (סידור המקדש עמ' 558), כתבו לתרץ, כי כשהרדב"ז אמר שכותל הדרום הוא כותל העזרה – נתכווין הוא שזהו כותל הר הבית, והביאו ראיות לכך, שבכמה מקומות הר הבית מכונה 'עזרה'. ולענ"ד קשה. חדא, כשהרדב"ז רוצה לדבר על כותל הר הבית – הוא יודע לומר זאת, שהרי כ"כ הרדב"ז לגבי חומת המזרח: "מכותל הר הבית המזרחי עד כותל העזרה המזרחי וכו'". אם כן, מדוע פתאום כאן החליט לקרוא להר הבית "עזרה"? 
ועיקר הקושי לענ"ד, אם כדבריהם, מדוע כתב הרדב"ז 'וא"כ צריך לשער אם העליות אשר כנגד כותל זה לצד צפון רחוקים מכותל זה קל"ה אמה אינם בכלל העזרה'? ומה עניין קל"ה אמה לכאן? והלא מדידה זו אפשרית רק אם נאמר שהרדב"ז זיהה את הכותל הדרומי ככותל העזרה.
והיה מי שרצה לאסור ליכנס מדרום לכותל הדרומי שלנו, מאחר שהרדב"ז מזהה אותו ככותל העזרה. אולם מכיוון שיכולה להיות רק אמת אחת – או שכפת הסלע היא אבן השתייה – או שהכותל הדרומי הוא כותל העזרה – עלינו להכריע מהי האמת לדעת הרדב"ז: 
והנה, הרדב"ז חזר פעמיים, בוודאות גדולה "כי הדבר ברור שתחת הכיפה שם אבן השתיה בלי ספק הנקרא אצלם אלסכרא", "מ"מ אין ספק כי האבן הזאת אשר תחת הכיפה היא אבן השתיה אשר עליה היה הארון בבית קדש הקדשים לצד מערב". א"כ המסורת הברורה הייתה לגבי אבן השתייה – שהיא תחת כפת הסלע, ועל פיה חישב הרדב"ז את שאר החישובים. ועלינו לומר אחת מן השתיים: או שטעות נפלה בכתב היד (שהרי סתירה ניכרת יש בדברים. ועברתי אני על כתב יד שו"ת הרדב"ז אשר בספרייה הלאומית, ולא מצאתי כת"י של תשובה זו), או שמאחר שלא היו לרדב"ז תצלומי אוויר ומפות, מבחוץ היה נראה זה כותל העזרה, אולם לנו כעת ברור שאין זה כותל העזרה. ולענ"ד עדיפה האפשרות הראשונה, מאשר לומר שהרדב"ז לא דייק עד כדי כך, בבואו להורות הלכה למעשה.
 [ועי' בשו"ת ציץ אליעזר ח"י סי' א', שכתב כי הנמנעים מלהתקרב לכותל הדרומי, מלבד דברי הרדב"ז הנ"ל שהיו להם מקור, כמו"כ חששו והסתפקו אולי גם מפני זאת שמובא בהר"מ חגיז בספר אלה מסעי בשם הזוהר חדש שר"א בן ערך אמר שרואה בעיני רוחו דעל האי אבנא זמינין לשואה סואבת עממיא ופגר מתיא, ועינוי נבעין מיא על אבנא קדישא עילאה על כל עילין בקדושתא דמארין זמינין בני עממיא לאתזלזלא בך ולאותובי גולמי מסאבין עלך לסאבא אתרך קדישא וכל מסאבין יקרבון בך ע"ש. והרי כפי שמעיד שם המהר"מ חגיז להלן מזה מכניסים את מתיהם לחדר הנקרא מדרש שלמה ומניחין אותו וכו', והא הוא זה הנמצא ועומד בסוף הצד הדרומי. ויוצא כאילו שם הוא שנמצא האבנא קדישא אשר הוא עילאה על כל עילאין בקדושתא. ע"כ. אולם המעיין בדברי המהר"ם חאגיז (בהמשך פ"ה שם) יראה שכתב: "אמנם מה שנתנו לו היה ע"ג כותל מערבי, ולפנים לשליש ולרביע עשו לו עזרת אנשים ועזרת נשים, ועזרת כהנים, וכעין כיפה שקורין אותה בית קדשי הקדשים, ומדרש שלמה, הם אומרים דשם במקום שהוא נקרא בית קדשי הקדשים, יש שם אבן תלויה ועומדת באוויר, ושהיא הנקרא אצלנו "אבן השתייה", ולכן נוהגין באותו חדר קדושה יתירה, שאין נכנס אדם שם  רק להדליק ולתקן הנרות של שמן, שדולקים שם יומם ולילה" ע"כ. הרי שגם המהר"ם חאגיז זיהה את כיפת הסלע כמקום אבן השתייה, ונראה שטעה בזיהוי הכותל הדרומי עם כותל העזרה, אולם דבר זה אינו. וכבר עמד על כך הרב קורן שליט"א בספרו חצרות בית ה' (ריש פ"ה הע' 9). ע"ש].

[bookmark: _Toc440276820]מדידת חוט מ' אמה
כתב הרדב"ז: עוד דרך אחרת רואין כאלו חוט מתוח מהכיפה לצד מזרח כל הבתים והעליות שהם בתוך מ' אמה לחוט זה הם בכלל הקדש וכל שהוא חוץ לזה השיעור הרי הוא חול וחשבון זה אינו מדוקדק לפי שההיכל היה צר מאחריו ורחב מלפניו כדכתיב הוי אריאל אריאל ומ"מ לצאת מידי ספק צריך להתרחק מהחוט המתוח מכותל הכיפה הצפונית ארבעים אמה ברוחב באורך קפ"ז אמות מן המערב למזרח.
ולכאורה תמוה מאד, מהי דרך חישוב זו שהציע הרדב"ז – למדוד עם חוט של מ' אמה, וארבעים אמה מאן דכר שמייהו. והרב ז. קורן שליט"א כתב מאמר בנושא, על כן ראיתי להביא לשונו כאן:
באשר למרחק מן הכותל הצפוני של כיפת הסלע, החישוב הוא פשוט למדי. כי באמת ההיכל היה צר מאחריו ורחב מלפניו. רוחבו בחזית המזרחית היה מאה אמה, ואם כן - במקום זה היה המרחק מכותל ההיכל לכותל העזרה שבע עשרה אמות ומחצה (שהרי רוחב העזרה הוא מאה ושלושים וחמש אמות), ועל פי העיקרון שקבע הרדב"ז במערב ('צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל ועובי הכותל כי הכותלים נתקדשו'. י.א), יש להוסיף למרחק זה את עובי הכותל של העזרה (נניח, לצורך המשל, שש אמות ומחצה), ויהיה אם כן המרחק עשרים וארבע אמות. ואולם, בחלק האחורי של המקדש היה רוחב הבניין שבעים אמה, ואם כן המרחק שם בין כותל ההיכל לכותל העזרה הוא שלושים ושתים אמות ומחצה, ובתוספת עובי כותל כנ"ל, יעלה המרחק לשיעור של ל"ט אמה. ואולם כפי שכבר צוין, עובי החומות אינו מפורש, ומדברי הרדב"ז שנקט ארבעים אמה, ברור שהוא חישב את עובי החומה, שבע אמות וחצי (על שורשו של מספר זה נעמוד לקמן).
לאמיתו של דבר, בניגוד למצב בכותל המערבי של כיפת הסלע, שהוא מוגדר היטב לצורך החישוב, והוא לדעת הרדב"ז מתלכד במדויק עם הכותל המערבי של בניין המקדש [נדצ"ל: ההיכל], ברור לגמרי כי בכותל הצפוני המצב הוא שונה, כי אין הוא דומה כלל למבנה ההיכל שהיה רחב מלפניו וצר מאחריו. והם הם הדברים שכתב רבי משה חגיז, שממידות האורך והרוחב ברור שהיהודים לא מסרו לקיסר את הצורה המדויקת, ורק מסרו לו דברים לשליש ולרביע. אך מכל מקום גם ברור שהקיסר ידע מקצת מן הדברים, כי כאמור היסודות היו קיימים, ומשום כך לדעת הרדב"ז, יש ספק האם הכותל הצפוני של בניין כיפת הסלע הוא כותל ההיכל שבמקום הרחב, שאם כן הוא, די להתרחק משם צפונה י"ז אמות ומחצה בתוספת עובי החומה, או שמא לפנינו כותל שבנוי על יסודות של החלק הצר של ההיכל, שאז יש עלינו להתרחק משם שלושים ושתים אמות ומחצה, בתוספת עובי הכותל. ומשום כך כתב הרדב"ז במפורש, שהחשבון של ארבעים אמה הוא חשבון לחומרא, וכפי דבריו שם:
עוד דרך אחרת, רואין כאלו חוט מתוח מהכיפה לצד מזרח, כל הבתים והעליות שהם בתוך מ' אמה לחוט זה הם בכלל הקדש, וכל שהוא חוץ לזה השיעור הרי הוא חול וחשבון זה אינו מדוקדק לפי שההיכל היה צר מאחריו ורחב מלפניו דכתיב הוי אריאל אריאל ומ"מ לצאת מידי ספק צריך להתרחק מהחוט המתוח מכותל הכיפה הצפונית ארבעים אמה ברוחב באורך קפ"ז אמות מן המערב למזרח.
דברים אלו אודות ההיכל שהוא צר מאחריו ורחב מלפניו, אין להם שום פירוש זולתי הדברים שנתבארו על ידי רבי משה חגיז, אשר על פי דבריו הדבר ברור שהכותל הצפוני של כיפת הסלע אכן מתלכד עם אחד מן הכתלים הצפוניים של ההיכל, אלא שאנו איננו יודעים היכן בדיוק הכתלים מתלכדים, ועל כן צריכים אנו להחמיר ולחשוש לכותל במקום הצר. עכ"ל.

ולענ"ד קשה, אם כן מדוע הרדב"ז לא אמר אותה דרך לגבי הכותל הדרומי? ועוד קשה, מנ"ל לרדב"ז שעובי כתלי העזרה היה 7 אמות ומחצה? עוד קשה, מהו שכתב הרדב"ז 'רואין כאלו חוט מתוח מהכיפה לצד מזרח כל הבתים והעליות שהם בתוך מ' אמה לחוט זה הם בכלל הקדש'? מה עניין צד מזרח לכאן? 
כללו של דבר, לענ"ד הדברים עדיין צריכים ביאור.
[bookmark: _Toc440276821]דברי יוסף בן מתתיהו תואמים לדברי הרדב"ז
בספרו "תולדות מלחמות היהודים" (ספר א' פכ"א, א) כותב יוסף בן מתתיהו: "בשנת חמש עשרה למלכו חדש הורדוס את בניין היכל ה', והרחיב את החצר מסביב לו פי שנים, ובנה עליה חומה, והוציא על הדבר הזה כסף רב לאין מספר וכו' ועל הדבר הזה יעידו האולמים (האסתוניות) הגדולים מסביב למקדש והמצודה אשר עליו מצפון, כי את האולמים ייסדו ובנו ידי הורדוס מחדש, ואת המצודה הרחיב ופזר לדבר הון עצום וכו' ".
וממה שכתב "והרחיב את החצר מסביב לו", משמע שמסביב לכל הר הבית הייתה הרחבה, או לכל הפחות בשלושה צדדים. דבר זה תואם את זיהוי הרדב"ז של אבן השתייה מתחת לכפת הסלע, שלפי זה יוצא שהייתה הרחבה בדרום ובצפון, ואם ננקוט באמה של 48 ס"מ (עי' לקמן), גם במערב. לעומת זאת, זיהוי של חומת הר הבית הדרומית הנוכחית כחומת הר הבית המקודש, לא תואמת את דברי יוסף בן מתתיהו שהייתה הרחבה "מסביב לו", שכן בדרום לא הייתה כל הרחבה.


[bookmark: _Toc440276822]עדויות על מקום ההיכל
במכתב שכתב הרב סילבצקי שליט"א לרב דב ליאור שליט"א, כתב בזו הלשון: יסכים איתי כת"ר, כי יש כאן טעות נוראה בהבנת עניינה של מסורת בכלל, והכרעת מסורת בהלכה בפרט. פעם סיפר לי מו"ז זצ"ל כיצד היו נזהרים מאד מלהתקרב אל הר הבית אף במקומות שלא היתה מניעה מלהיכנס. באחד השערים היה סימן על התקרה בצורת חבל עם מפתח שממנו והלאה לא היו נכנסים יותר, אף שיכולים היו להיכנס באין מפריע. כפי שהבהיר לי מו"ר זצ"ל, הטיעון כאילו תושבי ירושלים לא התקרבו אל ההר משום שטכנית לא היו יכולים להתקרב יותר, פשוט איננו נכון. היה לפחות מקום אחד בצד המערבי של הר הבית (ככל הנראה מדובר בשער הכותנה) בו לא היתה מניעה להתקרב ובכל זאת הקפידו לשמור מרחק. מדוע לא סמכו על ה"מסורת" בדבר מקומו של קודש הקודשים ב"צכרא"? משום שבפועל לא קיימת כל מסורת הלכתית כזו. ההיפך הוא הנכון ! כל ההתבססות על "מסורת" להתיר ספקות של כרת ואיסורי תורה, שמקורה בחיפוש בספרים ובספריות היא תמוהה ואין בה ועם מסורת דבר וחצי דבר. רק מי שאין לו כל מסורת (לא מרבו ולא מאב לבן) יכול להרשות לעצמו לנהוג לפי "מסורת הספרים". 
למורי ורבי זצ"ל היתה מסורה מרב לתלמיד ומאב לבן לפיה לא מתקרבים להר הבית כיון שיש שם הרבה ספיקות שלא נתבררו כל צרכם וכך הוא נהג הלכה למעשה. כאשר שאלתי את מו"ר שמא מאז נתחדשו ידיעות שאפשר על פיהן לפשוט את הספיקות, ענה מו"ר בזו הלשון –"לא נתחדש מספיק כדי שיהיה אפשר לפשוט את הספקות, הדבר היחיד שהתחדש הוא שפחות פוחדים מכרת. יתירה מזו, כאשר מתבוננים ב"מסורת הספרים" בענייננו נוכחים לדעת עד כמה אין בה כדי להכריע בספק כרת של חסרון ידיעה. בכל המקורות הספרותיים והעדויות אין שום איזכור הלכתי הנוגע למעשה שקובע שמקום קודש הקודשים הוא בצכרא. ההיפך הוא הנכון, דווקא במקום בו נעשה בירור הלכתי מפורט אצל אחד מגדולי הראשונים באשר לזיהוי הר הבית וכתליו (בספר כפתור ופרח כפי שיתבאר להלן) זועקת העובדה שלא נרשמה כל התייחסות אל כיפת הסלע. מסורת בעם ישראל או ידיעה הלכתית כל שהיא בענין הצ'כרא כמקום קודש הקודשים כפי הנטען היום, הייתה פותרת בקלות את חקירותיו של רבי אשתורי הפרחי. גם אם נקבל שאכן רווחה ההנחה בקרב תושבי ירושלים בחלק מן הזמנים שכיפת הסלע היא מקום אבן השתיה, אין אנו יכולים להתחקות אחר מקורה של הנחה זו. אם נשתרשה מידיעה משמועות או מאגדות מוסלמיות. רבות בשנים בתקופות שונות, לצערנו הגדול, לא היו יהודים בירושלים כלל, מחמת שגורשו ולא הורשו להתיישב בה, ומחמת שנטבחו רח"ל ומתו על קידוש השם. עצם האפשרות שמדובר במסורת המסורה מדור לדור על מקום המקדש והעזרות קלושה ביותר עד אפסית". עכ"ל. אחר דברים קשים אלו, עלינו לברר האם אכן מדובר בשמועות שנעתקו מאגדות ערביות, או שיש להן בסיס הלכתי מוצק.
1) בפרקי דרבי אליעזר (פרק ל) איתא: חמשה עשר דברים עתידין בני ישמעאל לעשות בארץ באחרית הימים, ואלו הן: ימדדו את הארץ בחבלים ויעשו בית הקברות למרבץ צאן ואשפתות וכו' ויגדרו פרצות חומות בית המקדש, ויבנו בניין בהיכל" [וכ"ה בד"ר קושטא שנת ע"ר]. ופירש מהרז"ו שם, ויבנו בניין בהיכל, ודבר זה ידוע שבנה (מלך ישמעאל) בניינים על יסודות בית המקדש. ע"כ. מדרש דומה מוצאים אנו גם ב"נסתרות דרשב"י" (פורסם ב"בית המדרש" לילניק),הפותח "אלו הן הנסתרות שנגלו לו לר' שמעון בר יוחאי כשהיה חבוי במערה מפני קיסר מלך אדום, ועמד בתפלה מ' יום ומ' לילה. והתחיל כך. ה' אל' עד מתי עשנת בתפלת עבדך, מיד נגלו אליו סתרי הקץ וסתומות, התחיל לישב ולדרוש וירא את הקיני. כיון שראה מלכות ישמעאל שהיה בא התחיל לומר לא דיינו מה שעשה לנו מלכות אדום הרשעה, אלא אף מלכות ישמעאל? מיד ענה לו מטטרון שר הפנים ואמר לו, אל תירא בן אדם, שאין הקב"ה מביא מלכות ישמעאל אלא כדי להושיעכם מזאת הרשעה וכו'. ושם (עמ' 79) ממשיך המלאך ואומר: "המלך השני שיעמוד מישמעאל יהיה אוהב ישראל, ויגדור פרצותיהם ופרצות ההיכל, וחוצב הר המוריה ועושה אותו מישור כולו, ובונה לו שם השתחוויה על אבן השתייה". אלא שגירסא זו תמוהה, שכן אין המוסלמים משתחווים בכפת הסלע. מאידך, לומר שנתכווין המדרש למסגד אל אקצה, הרבה יותר קשה, שכן דבר זה נוגד את המשנה שקבעה כי רובו של הר הבית מן הדרום, וכן את המסורת המקובלת מדורי דורות (עי' לקמן). וייתכן לומר ש'השתחוויה' לאו דווקא, אלא הכוונה מקום קדוש. ובאמת, ב'תפלת רשב"י' איתא רק "והמלך השני שיעמוד מבני ישמעאל הוא אוהב את ישראל והוא גודר פרצות ההיכל ועושה מלחמה עם בני עשיו והורג את חילותיהם". ואבן שמואל (נסתרות דרשב"י, עמ' 180) מעיר כי הנוסח "ובונה לו השתחוויה על אבן שתייה" ככל הנראה אינו מקורי. דברי הפרקי דר"א כי הישמעאלים יבנו בניין בהיכל, תואמים את דברי הרדב"ז. גם מהנוסח "גודר פרצות ההיכל" משמע שייבנה בניין על מקום ההיכל. 
2) בעדות של יהודי מזמן עומר, שנתגלתה מן הגניזה, נאמר: "ויבא כל מסלם אשר היה בעיר וביישובי השדה, ובאו עמהם קבוצה מהיהודים. אז צווה אותם לטאטא מקום המקדש ולנקות אותו. ועומר היה דורש וחוקר אותם בכל רגע, ובכל פעם שהייתה מתגלית שכבה, היה שואל את זקני היהודים על ה"צחרה", שהיא אבן השתייה". אולם יש לעיין בזה, היאך היהודים טאטאו את מקום המקדש, האם פסקו כהראב"ד? ויש לומר, שמי שטאטא את בית המקדש היו המוסלמים ("ויבא כל מסלם"), וקבוצת היהודים עמדו בצד, ובכל פעם שהייתה מתגלית שכבה, שאל אותם עומר על ה"צחרה".
3) בעדותו של ר' בנימין מטודלה (ד'תתק"ל) "ושם טמפלו דומינו (פי' בלטינית מקדש ה'), והוא היה מקום המקדש, ובנה עליו עומר בן אל כטאב כיפה גדולה ויפה עד מאד, ואין מכניסים שם גוים שום צלם ולא שום תמונה אלא שבאים להתפלל תפלתם". ומדבריו אפשר ללמוד שכפת הסלע זהו "מקום המקדש", ומקום המקדש לא בדרום הר הבית (עי' לקמן). 
4) בעדותו של ר' פתחיה מרגנשבורג, תלמיד ר"ת ואחיו של ר"י הלבן מבעלי התוספות (ד'תתק"מ עמ' 32-33 הוצ' ר' אליעזר גרינהוט) כתוב "וראה שהמעזיבה רצפה גבוהה כ"ג אמות והיא רחבה והיכל נאה שם שבנה [מלך] ישמעאלים בימי קדם כשהיתה ירושלים ביד הישמעאלים ובאו פריצים והלשינו למלך הישמעאלים ואמרו זקן אחד יש בינינו שיודע מקום היכל והעזרה, ודחק אותו המלך עד שהראה לו, והמלך היה אוהב יהודים, ואמר "אני רוצה לבנות היכל שם, ולא יתפללו בו כי אם יהודים" ובנה היכל מאבן שייש בניין נאה מאבני שיש אדומים וירוקים וכל מיני מראה". גם מדבריו אפשר ללמוד שכפת הסלע נבנתה לאחר שהראו למלך הישמעאלים את "מקום ההיכל והעזרה". ולא בדרום הר הבית. ולמדים אנו מכאן שהייתה ליהודים מסורת ברורה על מקום ההיכל והעזרה.
5) בעדותו של ר' יעקב מפאריס, שליחו של רבינו יחיאל מפאריס [תלמידו של ר"י סיר לאון וראש ישיבה אחריו, רבם של הסמ"ק, ר"י מקורביל, המהר"ם מרוטנבורג ועוד (ד"א תתקפ"ח)]: "סביב אבן שתייה בנו מלכי ישמעאל בניין מפואר מאד ועשו אותו בית תפלה, ובנו למעלה מן הבניין כיפה נאה עד מאד, והבניין על בית קדשי הקדשים ועל ההיכל"
6) כך משמע קצת בעדותו של הרמב"ן (ה' אלפים כז. מסעות ארץ ישראל לא' יערי, עמ' 75) "בית קדשנו ותפארתנו אשר הללו בו אבותינו היה לשרפת אש, וכל מחמדינו היה לחרבה, הדביר לפני ולפנים, היה מעון תנים, וההיכל והר הבית, לשמיר ולשית, עלה כלו קמשונים, כסו פניו חרולים, ומרעה הוא לכפירים. ואויבינו פלילים, זה מחריב ועוקר את הגבולים, וזה מציב ומקים אלילים, ובאו בו פריצים ומחללים, ואל אלהים לא יושיע בתוכו מתפללים. כל ערל וטמא בבית תפלה, נתן תיפלה, ובהיכל אלהים, ללא אלהים, יענו הו הו, זה כחו לאלוהו". כלומר, מעיד הרמב"ן שהגוים מתפללים בהיכל אלהים. ומשמע שזיהה את כיפת הסלע, עם "היכל אלהים". ואם "הדביר לפני ולפנים היה מקום תנים, וההיכל והר הבית לשמיר ושית" – משמע שידע מהו מקום הדביר. וכן כתב ש"בבואי כנגד הבית הגדול והקדוש קראנו בבכיה רבה בית קדשנו ותפארתנו וכו' וקרענו קריעה שנייה בתאניה ואניה" (כתבי רמב"ן ח"א עמ' תכט) – הרי שהיה ברור לו היכן מקום המקדש. וכן לומדים אנו זאת מאגרת אחרת ששלח לבניו "כי רבים באים לירושלים תדיר אנשים  ונשים מדמשק וצובה וכל גלילות הארץ לראות בית המקדש ולבכות עליו" (אגרות א"י עמ' 85). משמע שידע איפה בית המקדש, מכיוון שכדי לראות את בית המקדש, צריך לדעת איפה בית המקדש. וכן מסתבר, שכן
7)  תלמיד הרמב"ן שהיה גם כן בירושלים, כותב (שם עמ' 86): "על אבן שתיה בנו מלכי ישמעאל בנין מפואר מאד עשו אותו בית תפלה, ובנו למעלה מן הבניין כפה נאה מאד, והבניין על בית קדשי הקדשים ועל ההיכל. לפני הבית לצד המזרח בניין על עמודים, וכפה למעלה מן העמודים, נראה כי הוא מזבח החיצון אשר בעזרת ישראל". ודוחק גדול לומר שתלמיד הרמב"ן כותב זאת בניגוד לדעת רבו, והלא שניהם היו בירושלים, והר הבית היה  נושא מרכזי באיגרותיהם. 
8) [bookmark: _Ref391144484][bookmark: _Ref13463573]גם ר' יצחק חילו (שביקר בארץ בשנת ה'צ"ז, מובא באוצר מסעות עמ' 72) מזהה את כיפת הסלע כמקום המקדש, ולא בדרום: "אבל בעוונותינו בנוי עתה במקום הבית הקדוש בית מסגד שהקים מלך הישמעאלים אשר כבש את ארץ ישראל מיד הערלים (הנוצרים), וכך היה מעשה: המלך נדר אם יצליח ללכוד את ירושלים לשוב ולבנות את חרבות בית המקדש, ובתת ה' בידו את העיר הקדושה, דרש מאת היהודים להודיע לו את מקום החרבות ההן, יען כי הערלים, בגלל שנאתם לעם ה', עשו את החרבות למקום אשפה, עד אשר לא נכר עוד מקום המקדש. ויהי אז זקן אחד שאמר למלך: "אם יואל המלך להישבע כי ישאיר את הכותל המערבי, אגלה לו את מקום חרבות בית המקדש". מיד שם המלך את ידו על ירך הזקן וישבע לו לעשות את אשר בקש. הזקן הראה לו את חרבות הבית תחת גל של אשפה, ויפנהו המלך. המלך בעצמו נקה את החרבות עד אשר טהר המקום ההוא כליל, אחרי כן בנה את הכל מחדש, זולתי כותל המערבי, ויבן שם היכל נהדר מאד אשר הקדישו לאלוהיו".
9) וכן כתב ר' משולם מוולטרה (שבאיטליה, שנת ה'ר"א): "וסביב למקדש יש וולטי (פי' קשתות)  עם עמודים, היינו מבפנים על רצפה גדולה אשר היא תוך בית המקדש ומקיף הבית המקדש, לפי דעתי, כמו חצי מיל, ולצד מערב תוך הרצפה יש מקום גבוה כמו שלש אצבעות, ואומרים כי הוא אבן שתייה. ולשם כפה גדולה ומוזהבת בתכלית היופי מרובעת, והיא גבוהה הרבה, וכסו אותה הישמעאלים עופרת, ואומרים כי הוא בית קדש קדשים בלי ספק... ולצד דרום תוך הבית המקדש יש בית אחד יפה גדול שהוא מכוסה גם כן עופרת, נקרא מדרש שלמה". הרי שר' משולם מוולטרה, שבא מאיטליה, לא היה מקומי, אך העיד על מסורת יהודי המקום, כי שם הייתה אבן השתיה, ולא פקפק במסורת זו כלל.
10) ר' יצחק בן ר' מאיר לטיף (מאיטליה, ה'רמ"א) כותב באיגרתו: "מאנה הנחם נפשי בראותי מקדש מלך ישכנו עליו בני עוננה, תמורה ארון וכרובים ושכינה עליו. ושמועה חדשה אבשרכם אשר ביפר לי, כי מהיום חדש ימים היו הערביים רגילים לישן בבית אחד במקדש, ב' מהם, ועתה נמצאו בבקר חתיכות חתיכות, וסגרו אותו הבית, והרבו בתים במקדש לא יכנס בהם ערל וטמא.. במהלך מעלה הזיתים עליתי הלוך ובכה, ומשם ראיתי המקדש לפני כאשר הוא, וראיתי עזרה גדולה מרוצפת באבנים שיש ולבן מחלב, כמטחוי קשת ארכה וכן רחבה. וגם לפניה קרקע הרבה ומצדו צבתים (?) הרבה יפים בתוכה, ע"ב פתחים סביבו, רחוקים זה מזה. והבניין גדול עד מאד, כמו עיר, ושניים פתחים מהם תוצאותיו מחוץ לירושלים. שערי רחמים נעולים בברזל, לא נפתחו, ניסו הערביים לפתחם ונפגרו הערביים".(אגרות א"י, עמ' 97). הרי שכאשר בא לתאר את מקום המקדש "ומשם ראיתי לפני המקדש כאשר הוא", תיאר את כפת הסלע "והבניין גדול עד מאד", אם כן וודאי לא זיהה את מקום המקדש בדרום.
11) ר' עובדיה מברטנורא, שעלה לירושלים מאיטליה בשנת ה'רמ"ח, כתב אגרת ארוכה על הנעשה בירושלים, שם הוא אומר: "בבית מקדשנו לא יוכל שום יהודי להכנס. וגם כי פעמים רבות רצו הישמעאלים להכניס שם יהודים חרשי עץ וצורפים, לעשות שם בחרושת עץ ובכל מלאכה, נמנעים היהודים להכנס מפני הטומאה. ולא יכולתי לעמוד על בוריו של דבר אם נכנסים הישמעאלים לפני ולפנים ואם אין. גם חקרתי על אבן שתייה ששם היה הארון מונח, ורבים אומרים כי היא תחת כיפה אחת יפה גבוה, אשר בנו הישמעאלים במקדש, וסגורה בתוך הכיפה ההיא, ואיש לא יבוא שמה, היינו אל מקום אבן השתייה, כי הכפה גדולה מאד". (אגרות א"י, עמ' 134). הרי שכשבא מאיטליה, הייתה מסורת ברורה ביד היהודים, שאבן השתייה היא תחת כפת הסלע, ולא ערער על מסורת זו כלל.
12) המקובל ר' אברהם ב"ר אליעזר הלוי, בשנת ר"ף (1520 לספה"נ), כארבע שנים לאחר הכיבוש העות'מאני של ארץ ישראל, וכחמישים שנה לאחר איגרתו של רבנו עובדיה, שלח איגרת ובה כתב: "כי יש על קדש הקדשי' כפה גדול המחופה באבר (=עופרת), ועליה עמוד נחשת, ובראשו כדמות חצי ירח נוטה לנגב כי שם עיר תפלתם, ומנימוס דתם הוא שיהיה החדש (צ"ל: חצי) ירח נוטה בלבם שם נוכח העיר ההיא, ובזאת השנה פרשת וארא נהפך לצד מזרח, ולא מצאו כל אנשי חיל ידיהם להחזירן עד שכרתו החצי ירח וחזרו ונעצוהו כתחלה" (איגרת זו הועתקה בשנת רפ"ג ע"י המעתיק ר' יהודה דבלאניש בעיר קשטילו שבאיטליה, ופורסמה ע"י א. נויבאואר מתוך כת"י פירנצה-לורנציאנה PLUT II,35 במאמרו: 'קבוצים על ענייני עשרת השבטים ובני משה', קובץ על יד, ד (תרמ"ח) עמ' 25-37. וראיתיה בספר "המסורת על מקום המקדש" לר' יוסף פלאי שליט"א, עמ'  38.
13) גם תלמיד ר' עובדיה מברטנורא, שעלה מונציה לירושלים בשנת ה'רנ"ה, כותב  "בתוך העיר סמוך לבית המקדש יש מקום פנוי  וריקם, ילכו כל הקהל להתפלל נוכח בית המקדש, כי משם יראו המקום הקדוש והנורא" (אגרות א"י, עמ' 159). הרי שהיה ברור ליהודים בזמנו, היכן מקום ההיכל, והתפללו כנגדו, וכמו שהעיד רבו ר' עובדיה מברטנורא, שרבים אומרים כי תחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה.
14) ור' משה באסולה (מגדולי המקובלים באיטליה, ה'רפ"א. שם, עמ' 145) כתב "כשאדם עומד בראש הר הזיתים ומביט נגד ירושלם, רואה כל בית המקדש, החצר והגנות. ומאותו צד, היינו במזרח, יש לבית המקדש ב' שערים מברזל סגורים, טבועים קצתם בארץ, וקוראים להם "שערי רחמים", ואומרים שבאחד היו נכנסים החתנים ובאחד האבלים. וקרוב לבית המקדש מצד דרום בניין, קורים לו מדרש שלמה". ואם זיהה את  שערי הרחמים כשערי בית המקדש שבנה שלמה, הוי אומר שראה בהם חלק מהר הבית, וזה וודאי לא מסתדר עם הזיהוי הדרומי של בית המקדש.
15) רבי מרדכי הכהן, מתלמידי 'גורי האר"י', בספרו 'שפתי כהן' על התורה (בראשית ב, ד"ה והנחש היה ערום, הו"ד בספר המסורת על מקום המקדש, עמ' 54), דן בכיווץ וההתרחבות של הארץ ושל הזמן, ולראיה הוא מביא את המציאות העגומה במקום קודש הקודשים: "ובזה תוכל להבין איך מקום השכינה מצומצם בין בדי הארון לפני ולפנים, מקום שאפילו כהן גדול לא היה נכנס אלא פעם אחת בשנה אחר כמה טבילות וקידושין, ואחר כמה תפלות שהיו ישראל מתפללים עליו, איך עתה הוא בית תורפה של ישמעאלים, בית תורפה שלהם. אלא שנתקפלה ירושלים וגברה עליה קליפה של שאר ארצות, ואפשר לומר שבקיפול ארצות באה שם רצועה מארם עד שבנו שם בית התורפה שלהם והם חושבים שבנו בירושלים והם מכזבים..."
16) גם המקובל רבי נתן שפירא הירושלמי (ראב"ד דקראקא, חברו של מהר"ם זכות, ששימש כרב לעדת האשכנזים בירושלים, נפטר בשנת ה'תכב) בספרו 'טוב הארץ' – העוסק במעלותיה של ארץ ישראל על דרך הסוד, כתב וז"ל (דף ג ע"ג): ואמנם יש לדקדק עתה שמקום הבית נעשה בית מרגז לישמעאלים, ומאי איכא למימר שהרי שם הרגיעה לילית, וי"ל שזו שליטת שׂרם שנתן לו הקב"ה בזכות המילה כנזכר בזוהר. אמנם לא ישכון שם לטומאה..."
17) הבית חדש (או"ח סי' תקסא) כתב: "מצאתי בליקוטים, כשאדם בא לירושלים ורואה את הקובה של בית המקדש שהיא עזרה אז חייב להשתחוות כנגדה ולקרוע את בגדיו ולבכות ולהתאונן ולהתאבל וכו'". אלא שיש לעיין בדבריו, מה פירוש "הקובה של ביהמ"ק שהיא עזרה"? ונראה לומר, שמי שרואה את הקובה וודאי רואה את מקום העזרה בצמוד אליה. ואם כן זיהה את מקום המקדש (העזרה) באיזור כפת הסלע – ולא בחלק הדרומי של הר הבית. ובצדק העיר הרב קורן (מעלין בקודש ל עמ' 31) כי הליקוטים שקדמו לב"ח השתמשו במילה "קובה", כי כן הוא שמה הערבי של כיפת הסלע "קובת א-צכרה".
18) הגאון ר' ישראל משקלוב, כתב בספרו פאת השלחן (הל' א"י פ"ג ס"ב, הו"ד בספר המסורת על מקום המקדש, עמ' 52): "וכשרואה הקובה שעל מקום מקדש אומר בית קדשנו ותפארתנו היה לשרפת אש וכו' וישתחווה כנגדה ויקרע את בגדיו, ויבכה ויתאונן ויתאבל על חורבן בית המקדש, ולבכות מרה ולקונן וכו'". ובבית ישראל שם, ציין לב"ח. והגירסא כאן יותר ברורה "הקובה שעל המקדש", (ולא: הקובה של בית המקדש, כמו בב"ח).
19) בספר 'פתרון תורה', שחברו תלמיד חכם ששמו איננו ידוע (י"ל ע"י א. אורבך, עמ' 339), כתב המחבר: "שאם גם היום אין השכינה שרויה בו ועם ישראל כולים הימנו גולה, מהיות אותו הבית בית עבודה – היא ביד כל אומה שהוא הבית בידו, ומקום מעולה ומובחר ומכובד הוא, שגם היום הזה אותם האנשם שהבית בידם עשו אותו בית עבודה מובחר ומעולה ומכובד, ואותה העבודה כך אמר, 'שנעבוד לאל אחד' וכו', משמע שזיהה את כפת הסלע כמקום המקדש. (ולא ייתכן שנתכווין למסגד 'אל –אקצא', שאם כן לא מתקיים פירוש המשנה 'רובו מן הדרום'). 
20) בכרזה שנכתבה על ידי ר' חיים אבולעפיה (מרא דאתרא דירושלים, נולד בשנת ה'ת"כ), נאמר: "ובית המקדש חרב בעונותינו, ובמקומו בנוי כניסיה של תוגרמא". (בתחתית הכרזה נדפס: "זאת הצורה נמצאת כתובה בכתיבת יד הרב הכולל, שליחא דרחמנא כמוהר"ר חיים אבלועאפייא הרב [ ]רושלים זצו"ל, ונדפסה עכשיו על ידי החכם השלם והכולל העומד על התורה ועל העבודה כמוה"ר בנימין הכהן יהורם (יהודה?), היושב במדרש של סונבל ז"ל אלטונה יע"א", ובתוכה נדפס כי נדפסה בשנת תרי"ט. ראיתיה בתוך: ספר המסורת, עמ' 41).
21) וכן משמע בעדות ר' גדליה מסימיאטיץ (שהיה בשיירת העולים עם ר' יהודה חסיד, ה'תס"א) "אבל אינם נכנסים למקום מקדש רק ישמעאלים, אבל לא יהודי, ולא משאר אומות וכו'. וכשנכנסין הישמעאלים למקום מקדש, חולצין המנעלים בחוץ והניחם [צ"ל: ומניחים] שם, ובלא מנעלים נכנסים". 
22) וכן כתב ר' חיים אלפאנדארי (ירושלים, שנת ה'תע"ח לערך), בספרו דרך הקדש (קדושה עשירית סי' ג): "והנה היום לא ידענו מציאות אבן השתייה כיצה היא עומדת, כי הגוים פיהם דיבר שווא, זה אומר בכה שהיא גבוה מן הארץ ותלוייה באוויר, וזה הפך התלמוד, עד ישקיף וירא ה' משמים תגלה ותראה מלכותו עלינו". והנה, מקום האבן היה ברור לו, אלא שכתב, שאינו יודע היאך היא עומדת, כי הגוים טוענים שהיא תלוייה באוויר, וזה היפך התלמוד. והנה אגדה זו שהפיצו הגוים, כאילו אבן השתייה תלוייה באוויר, לא מצינו אותה כי אם לגבי האבן שתחת כפת הסלע, ובאמת מהר"ם חאגיז, שהיה בדורו, מביא ג"כ אגדה זו על האבן שתחת כיפת הסלע. וכן ר' שמחה ב"ר יהושע מזאלזיץ מביא אגדה זו (עי' לקמן). ומכאן מוכח שזיהה את אבן השתייה תחת כיפת הסלע. ואכן, הוא עצמו עלה להר הבית (עי' לקמן).
23) וכך כתב ר' משה חאגיז, בס' אלה מסעי (שנת ה'ת"ק לערך, פרק ה'): וכעין כיפה שקורין אותה בית קדשי הקדשים, ומדרש שלמה, הם אומרים דשם במקום שהוא נקרא בית קדשי הקדשים, יש שם אבן תלויה ועומדת באוויר, ושהיא הנקרא אצלנו "אבן השתייה". [אולם לעיל מינה משמע שזיהה את מדרש שלמה עם מקום לשכת הגזית, ונראה שטעה בזיהוי הכותל הדרומי ככותל העזרה, אולם דז"א, ועי' לקמן].
24) וכן הוא בספר "אהבת ציון", לר' שמחה ב"ר יהושע מזאלזיץ (יצא מפולין בשנת ה'תקכ"ד): "וביום א' קמנו והלכנו סביבות העזרה, ואת כותל המערבי שהוא נשאר מבניין שלמה המלך ע"ה בלבד, והכותל הוא מבניין העזרה, לא מן ההיכל, ועד הכותל נדבקים משני צדדין הוא הנקרא בשם עזרה, והבניין של הכותל גבוה מאד מאבנים גדולים, וראינו שם אבן אחת בבניין הכותל, ארכה כ"ח זרתות ורחבה עשר זרתות, והלכנו סביבות העזרה ובהם י"ב שערים, וראינו בה אשר בנה עליו הקיסר שולטאן שולימאן בהכ"נ לישמעאלים והוא יפה בבניינו גדול עד מאד לא תשבע עין לראותו מרוב הדרו, אין על ארץ דוגמתו, ואומרים שיש בתוכה אבן אחד גדולה הנקראת בשם אבן שתיה, ועומדת באוויר בין השמים והארץ, ומזמן קרוב בנו לארבע רוחותיה חומת אבנים עד שיקיף האבן, אבל האבן אינה נוגעת בחומה".
25) וכן כתב ר' דוד דבית הלל (ה'תקפ"ד, וילנא, מצאצאי הגאון בית הלל, שם עמ' 505): "כשכבש עומר את ארץ ישראל, הגיע לכפר אחד במקום שבו עמדה ירושלים בימי קדם, ושם נטה אהלו מנגד להר באמצע הכפר. בימי שהותו שם ראה בכל בוקר וערב אנשים ונשים מביאים אשפה ושופכים אותה על ההר. דבר זה עורר את חמתו, כי ראה בו מעשה חוצפה כנגדו. קם וקרא אליו את זרני הכפר ושאלם לסיבת מנהגם, והם השיבו לו כי מצווים הם על כך מפי אבותיהם וכהניהם, כדי למחות את זכר המקדש מעל פני הארץ. הצטער עומר למשמע דבריהם, וציווה לחשוף את ההר, וכו'. על המקום המקודש ביותר בנוי מסגד, בניין יפה עד מאד, כמאתיים אמה גבהו, והוא מצופה נחושת ונראה ממרחק מהלך חמש שעות לערך, אך איש אין רשאי להכנס לתוכו, מלבד מוסלמים רמי מעלה, שאחד מהם נבחר בגורל לנקותו בזקנו, והאיש שבגורלו נפל כבוד זה מאושר עד מאד וכו' ".
26) וכן כתב ר' יהוסף שווארץ (ה'תקצ"ג, בס' תבואות הארץ עמ' שלב) "בצד מזרח חומת העיר היא חומת הר הבית, מכוון מול הבניין הגדול שהוא על מקום המקדש, נמצאים שני שערים סתומים באבנים וכו'" וכן כתב עוד לקמיה עמ' שמג: "באמצע מקום מקדש הנזכר נמצא מקום מרובע שגבהו 14 רגל, ובאמצע מרובע זה בניין המפואר הנקרא "אלסכרא" (ר"ל אבן קשה על שם אבן השתייה שנמצא בו) הנבנה שנת 4397 ע"י עומר בן קטף", ועל כל הבניין כיפה גדולה שמכוסה בעופרת שחורים ובהכות לים אצל החלונות לבנים רבועים ירוקים אדומים שחורים לבנים וכו' ".
27) וכן כתב ר' מנחם מנדל מקמיניץ (מליטא, ה'תקצ"ד, שם עמ' 542):  "וסמוך לצד צפון על אבן השתייה עומדת בית תפלה של הישמעאלים, ובכל ע"ש באים שם להתפלל".
28) וכן כתב הראי"ה קוק זצ"ל, בשו"ת משפט כהן (סימן פט, הו"ד בספר "המסורת על מקום המקדש", עמ' 52): "על דבר הערתו בענין בנין בהמ"ק, אם יהיה אפשר לנו בע"ה קודם שתתגלה קדושת הנבואה... משום הא ד"כל מקום שאתה מוצא הר גבוה וגבעה נשאה בידוע שיש שם עבודה זרה", וכותב כת"ר ששמע שהיום נמצא שם ע"ז – אין השמועה מיוסדת על בסיס נכון. שהרי המחזיקים כעת במקום המקדש הם הישמעאלים, וכבר כתב הרמב"ם בתשובה בארוכה להוכיח שאינם עובדי עבודה-זרה כלל..."
29) בזוהר חדש (ויצא, מז.) איתא, רבי זירא עאל קמי רבי אלעזר בן ערך אשכחיה דהוה יתיב ועינוי נבעין מיא והוה מרחיש בשפוותיה ובכי חזר לאחורוי רבי זירא. אמר לשמשיה מאי האי דיתיב מר ובכי אמר תרי זמני עיילינא לקרבא גבוי ולא יכילנא. עד דהוו יתבי חמון ליה דעאל לאדריה עד דנחת הוה קליה אזיל בביתא ובכי. שמע דהוה אמר אבנא אבנא אבנא קדישא עילאה על כל עלמא בקדושתא דמארך. זמיני בני עממיא לאתזלזלא בך ולאותבא גולמי מסאבין [פי' גופות טמאים] עלך לסאבא אתרך קדישא וכל מסאבין יקרבון בך ווי לעלמא בההוא זמנא. [ותימה, היאך ר' זירא עאל קמי ר' אלעזר בן ערך, הרי ר' אלעזר בן ערך מתלמידי ריב"ז, ור' זירא מתלמידי רב הונא ורב יהודה. אולם ייתכן שהיה זה ר' זירא שהיה בימי שמעון התימני (עי' יחוסי תנאים ואמוראים עמ' קפג ערך ר' זירא), שהרי שמעון התימני דן בקרקע (פירש"י שעדיין לא בא לכלל הוראה) לפני ר' אליעזר ור' יהושע (סנהדרין יז) , שהיו שניהם תלמידי ריב"ז (אבות ב, ח), ור' אלעזר בן ערך היה גם הוא תלמיד ריב"ז]. ובידינו עדות קראי בשם סהל בן מצליח הכהן מירושלים (מסוף המאה העשירית למניינם), המעיד "ואחיכם האבלים לילה ויומם לא יחשו, בראותם מטות המתים מובאות אל המקום אשר עמד שם ארון האלהים, ואחרי כן יוציאום לקברם סביבות המקדש" (אגרות א"י עמ' 61). גם הרב קורן בספרו חצרות בית ה' (פרק חמישי) הביא עדות של הנס שמידט, שהיה נוכח בעת הלווייתו של חוסיין מלך חג'אז בתאריך (4.6.1931) למניינם, שגוייתו הוכנסה לכפת הסלע דרך השער הצפוני.
30) בספר חבת ירושלים (עמ' רנו) לר' חיים הלוי הורוויץ, הביא דברי הרדב"ז הנ"ל.
31) [וכן כתב תייר יהודי בשם ישראל בן יוסף למשפחת בנימין (מרומניה, ה'תר"ז): "על מקום היכל קדשנו עומד עתה בית תפלה להמחמודים, ואומרים כי נמצאת שם מערה עמוקה אשר עד היום לא נודע מה הוא בתוכה. היהודים אומרים, כי שם טמון ארון הקודש ושאר שרידי קודש"].
מהדברים הנ"ל עולה, כי אכן הייתה מסורת ברורה – עוד מזמן עומר, כי תחת כיפת הסלע נמצאת אבן השתייה, ודווקא מסיבה זו בחר הוא למקם את כיפת הסלע שם, מבנה שלא קיים דומה לו בשום מקום אחר בעולם המוסלמי – כיפת זהב מקיפה סלע (האין זה אומר דרשני?)! וגדולי רבותינו העבירו מסורת זו. להפוך את כל רבותינו הנ"ל למסתמכים על אגדות מוסלמיות, הינה זלזול בכבוד רבותינו. גם החילוק בין "פסיקה הלכתית למעשה" ובין "עדות הכתובה בסיפורי מסעות", טעון עיון רב. מילא כאשר עדות זו נמסרת מפי סתם יהודי, אולם כאשר גדולי ישראל כותבים עובדות אלו – מוכרחים אנו לומר שלהם היה הדבר פשוט, שכן דבר ראשון שעליו להעלות בדעתו, שכאשר הוא כותב ומעלה על ספר זיהוי שמקורו ב"אגדה" – הוא עלול להוציא תקלה מתחת ידו, ולהכשיל את הרבים בספק כרת ח"ו, משום שברבות הימים יסמוך ולו יהודי אחד ירא שמיים על דבריו – ונמצא שהכשיל יהודי ח"ו בספק כרת. ע"כ חילוק זה צ"ע טובא, במיוחד שלא אחד ולא שניים מרבותינו העבירו מסורת זו, ולא מדובר באנשים פשוטים, כי אם בגדולי ישראל ממש לאורך הדורות. 
על הטענה כי יש מסורת שזקני ירושלים היו נמנעים מלעלות להר הבית, כתב לרב סילבצקי הרב עזריה אריאל שליט"א, "מסורת במובן ההלכתי המדויק היא ידיעה העוברת מדור לדור. אין זה משנה כיצד עברה הידיעה, האם בעל פה או בכתב, כל עוד ההעברה עצמה מהימנה, דהיינו שידוע שאכן פלוני כתב כך. למה את האתיופים הכשירו ע"פ הרדב"ז ואת מקום המקדש לא? לעומת זאת העברת ידיעה שדבר מסוים הוא ספק איננה בגדר "מסורת" כלל. זה רק אומר שפלוני לא ידע ורבותיו לא אמרו לו, או אמרו לו שהדבר ספק בידם כי רבותיהם לא העבירו להם מסורת. אין דבר כזה "מסורת שהדבר ספק". ספק נובע מהעדר מסורת. לכן, כשמישהו מביא מסורת ומישהו טוען כנגדו שרבותי אמרו לי שהדבר ספק - אין ספק מוציא מידי ודאי. מה שכן יש כאן אינו מסורת אלא לכל היותר מנהג. מנהג ירושלים בדורות האחרונים שלא להיכנס. מנהג זה דבר אחר לגמרי ממסורת, הן במקורו והן בתוקפו. ניתן לשער סיבות רבות למנהג, לא רק כהטלת ספק במסורת הרדב"ז. אפשר שלא רצו שייכנסו בעלי קריים, או מחוסר ידיעת הגבולות המדויקים בתוך ההר. ועל זה יש לומר, שמשעה שמקום המקדש נמצא בידינו וחובתנו לבנותו, ולפי ראות עיני הדיינים העלייה נצרכת לקידום הנושא, אין בכוחו של המנהג לבטל זאת". עכ"ל.
הרב סילבצקי שליט"א השיב לו: מרן הגר"ש ישראלי זצ"ל אמר פעם שהוא יכול להבחין בבעל תשובה על פי שתי הלכות במשנ"ב שאינן נוהגות כלל למעשה ואף על פי כן הוא נוהג אותן משום שאין לו רב כי אם ספר. כוונתי בדברי פשוטה – דברים הכתובים בספר אינם מספיקים על מנת לקבוע מסורת ולפסוק הלכה ודאי שלא בענייני כריתות ולא בכל עניין אחר! צריך גם שימוש תלמידי חכמים ומסורת פסיקה מרב לתלמיד וכו' וכו'. רק בצירוף שימוש תלמידי חכמים וליבון דעתם במשך הדורות אפשר להגדיר מידע כידיעה הלכתית העוברת מדור לדור כהגדרת כת"ר.
הגרי"מ טיקוצ'ינסקי לא היה מוכן לסמוך על דברי הרדב"ז כמסורת הלכתית למקום המקדש. הציץ אליעזר לא הכיר במסורת זו להלכה. הגר"ש גורן לא היה מוכן לקבל את דברי הרדב"ז כמסורת הלכתית. הגר"א שפירא לא קיבל את דברי הרדב"ז כמסורת. וכך עוד גדולי גאוני עולם רבים (ביניהם בני ירושלים תובב"א) בדור הקודם. אפילו הרב דוב ליאור שליט"א לא מקבל את דברי הרדב"ז שהצכרא הוא מקום אבן השתיה כמסורת, (כפי שהבהיר לי במכתבו). איזו "מסורת" עברה מדור לדור ודילגה על גדולי רבותינו. היתכן שכת"ר יחדש "מסורת" בניגוד לדעת רבותינו?" עכ"ל.
ולענ"ד הצדק עם הרב אריאל. ומה שאמר הרב ישראלי, אינו דומה כלל לנדון דידן, שכן מדובר בהכרעות מסויימות של המשנה ברורה, שפוסקים אחרים הביאו ראיות אחרות, מתלמוד ומפוסקים, והכריעו אחרת, ומנהג העולם דלא כהמשנה ברורה. מה שאין כן בנדון דידן, כפי שהראנו (ועי' עוד לקמן), גדולי ישראל במשך הדורות העידו על מסורת זו של הרדב"ז, והייתה עלייה להר הבית, ומנהג של זקני ירושלים במאה השנים האחרונות, אין בכוחו לאסור ולבטל את כל דברי רבותינו.  
ומה שכתב הרב סילבצקי כי "הגרי"מ טיקוצ'ינסקי לא היה מוכן לסמוך על דברי הרדב"ז כמסורת הלכתית למקום המקדש", אינני יודע למה נתכווין, כיוון שבספרו "עיר הקדש והמקדש" (ח"ד פ"א עמ' ט-י) כתב להיפך, וז"ל: "ולפיכך (בגלל בעיות מדידה מסוימות) יצא חכם תורני אחד הרה"ח מיכאל בראווער בקונטרס מיוחד (והעתיקו בחוברות ההד בשנת תרצ"ב) שקרא להאבן הזאת "אבן הטועין", לדעתו האבן הזאת היא לא מקום המזבח ולא אבן השתייה, כי אם סלע אחר לגמרי מסלעי ההר. וערערתי על דבריו בחוברת "ההד" (כסלו תרצ"ג): א) המסורה המשוכה היא בפי כולנו וגם בפי העמים האחרים, שזוהי אבן השתייה ב) גם ב"נסתרות דרשב"י שנדפסו ב"ילקוט הרועים" כתוב לומר: המלך הב' שיעמוד לישמעאלים יהיה אח"כ אוהב ישראל ויגדור פרצותיהם ופרצות ההיכל וחוצב הר המוריה ועושה אותו מישור ובונה לו שם השתחוויה על אבן השתייה, וכנא' שים בסלע קנך. ג) כל צור האבן ותבניתה מראה שהיתה לה תעודה גדולה, ואי אפשר לומר שאין לה אחת מהתעודות הנזכרות, ושהיא אבן פשוטה שנחצבה מסלע ההר" עכת"ד. הרי שכתב בצורה שאינה משתמעת לשתי פנים, כי בניגוד למי שטען כי אין מסורת על אבן השתייה, כתב הרב טוקצ'ינסקי כי יש מסורת בפי כולנו, כי אבן השתייה היא תחת כפת הסלע.
גם מה שכתב הרב סילבצקי כי "הגר"ש גורן לא היה מוכן לקבל את דברי הרדב"ז כמסורת הלכתית", לענ"ד אינו נכון. לרב גורן הייתה קושיה גדולה על הרדב"ז שלא מצא לה תירוץ, ועל כן פסק שיש להחמיר ולא להיכנס גם לתחום אחר, אולם הוא לא ההין לפסוק כשיטתו, ולדחות את דברי הרדב"ז לחלוטין, אלא שהחמיר מכיוון שהייתה לו קושיא גדולה על המסורת, ובלית ברירה היה צריך להחמיר, ולא להיכנס למקום שלפי חישוביו הוא החיל. כלומר, הגר"ש גורן לא הכחיש קיום מסורת כזו, ולא הכחיש כי זו המסורת הרווחת בהיסטוריה ובפוסקים – והלא הוא עצמו הביא לכך הרבה סימוכין – אלא שהייתה לו קושיה על כך. (ועי' לקמן "דעת הגר"ש גורן: כפת הסלע – מקום המזבח"). לגבי הציץ אליעזר, הקדשנו פרק בפני עצמו לדבריו (עי' לקמן "דברי הגאון ציץ אליעזר והנלע"ד להשיב"), ונזכיר רק טענה אחת: על מה שכתב ש"אין אתנו ידוע עד מה בדיוק מקום קודש הקדשים שמשם נמדוד את המדידות, והגם שבשו"ת רדב"ז סימן תרל"ט, ועוד, קובעים שמקום אבן השתיה הוא איפוא שנמצא כיום המסגד עומר, ומשם צריכים איפוא למדוד המדידות, אבל אחרים חולקים על ההנחה הזאת, כידוע, ולדוגמא יעוין בקו' דרך הקודש שם בסופו שכותב וז"ל: והנה היום לא ידענו מציאות אבן השתיה הזאת כיצד היא עומדת כי הגוים פיהם דיבר שוא זה אומר בכה שהיא גבוה מן הארץ ותלוי' באויר וזה הפך התלמוד עד ישקיף וירא ה' משמים תגלה ותראה מלכותו עלינו עיין שם". עכת"ד
במחכ"ת, לא מצינו בכל הדורות מי שחלק על מסורת הרדב"ז, אדרבא לפני הרדב"ז ואחריו גדולי רבותינו כתבו כדבריו, ראוה בנות ויאשרוה. ומה שהביא הרב ראייה ממהר"ח אלפאנדארי, במחכ"ת לענ"ד אינה ראייה, שאינו מדבר על מקום אבן השתייה, כי אם על צורת האבן כיום, ופשוט. ועי' לקמן (שם).

[bookmark: _Toc440276823]גדולי רבותינו האחרונים הסתמכו על המסורת הנ"ל הלכה למעשה
גם לגופה של טענה, כי "בכל המקורות הספרותיים והעדויות אין שום איזכור הלכתי הנוגע למעשה שקובע שמקום קודש הקודשים הוא בצכרא", לענ"ד יש להעיר:
1) מרן החיד"א בברכי יוסף (או"ח סי' תקסא) העתיק דברי הרדב"ז הלכה למעשה: "מותר להתקרב אל פתחי בית המקדש וליכנס לעליות אשר סביב בית המקדש. הרדב"ז בתשובה סי' תרצ"א".
2) הגאון יעב"ץ בשו"ת שאילת יעבץ (ח"א סימן פז) כתב, גם נשרף ההיכל ביום חרון אף ד' מ"מ לא נהרסו יסודותיו מכל וכל. ויש קבלה ומסורת מאבותינו שכותל מזרחי [נדצ"ל מערבי. י.א] עודנו עומד היום על מקומו (וכך הוא במדרש עה"פ הנה זה עומד אחר כתלנו מעולם לא זזה שכינה מכותל מערבי גם בזוהר שמות (דה"ב) יש שם כדברים האלה) וגם הבית שוב נבנה ע"י מלכי האומות השולטים אז. ואיך שיהי' בודאי הר הבית ומעלותיו לא נשתנו כל עיקר. ולא שלטה בהם הריסת האויבים כלל. שאינם אלא מעלות עשויות בשפועו של הר עצמו לצורך עלייה וירידה בזקיפת ההר. ומדוע יהרסם הצר ואויב. האם בחלמיש שלח ידו הפך משורש הרים. ע"כ. ודבריו על בניין מחדש של הבית, אינם עולים בקנה אחד עם הזיהוי הדרומי של הר הבית, ומש"כ כי כפת הסלע היא מקום המקדש, תואם את דברי הרדב"ז המוסיף כי אבן השתייה היא תחת הכיפה.
3) בשו"ת חתם סופר (ח"ב יו"ד סי' רלו) בתשובה לגאון ר' עקיבא איגר, הציע הגרע"א, בעקבות הגאון ר' צבי הירש קאלישר, לבנות מזבח ולחדש את עבודת הקרבנות, ועל פי אבן השתייה, לקבוע את מקום המזבח, וז"ל החת"ס: שוכ"ט אורך ימים ושנות חיים עד זקנה ושיבה ינוב בטובה ה"ה אדוני מו"ח גאון ישראל נזר הודם ותפארתם עה"ח פה"י כקש"ת מו"ה עקיבא נ"י אב"ד דק"ק פוזנא יע"א. יקרת קדשו הגיעני ומ"ש מו"ח הגנ"י לבקש משרי ירושלי' ליתן רשות להקריב - הוא קפדן גדול, כי ההוא אמר לבל יקרב שם מי שאינו מאמונת ישמעאל, כי שם נבנה בית עבודה שלהם, ואומרים שאבן שתייה באמצע הכיפה ההיא ולא יקרב שם איש זר שאינו מאומנתם". הרי שהחת"ס לא פקפק על הצעת הגרע"א מחמת שיש בעיתיות במסורת על אבן השתייה (כפי שפקפק על חזקת הכהנים, שאין לנו מסורת על הכהנים שהם כהנים מיוחסים), אלא מחמת קושי טכני – שמושל הישמעאלים לא ייתן לעלות לכפת הסלע. עוד יש להעיר מלשון החת"ס 'אומרים שאבן שתייה באמצע הכפה', משמע כי הוא לא חקר את הדבר, אלא הסתמך על מסורת – אולם אין להכחיש  כי החת"ס לא פקפק באמינות מסורת זו. וי"ל.
4) הגאון ר' צבי הירש קאלישר, בספרו דרישת ציון (מאמר העבודה), הציע הלכה למעשה לבנות את המזבח על פי הזיהוי שאבן השתייה – שתחת כפת הסלע.
5) הגאון ר' אליהו גוטמאכר (בשו"ת בהוצאת מוסד הרב קוק, בעניינים שונים, סימן טז אות יז-כ, הו"ד בספר "המסורת על מקום המקדש", עמ' 50) בתשובה לידידו הרב קאלישר,  דחה את הצעתו של הרב קאלישר לזהות את מקום המזבח על ידי מדידה מהכותל המערבי, ולבסוף הציע למדוד את האמות מאבן השתייה: "הא האבן שתיה ודאי נשאר דלא אפשר להעתיקו ממקומו, שממנו הושתת העולם... זכה לנו כעת שיש לנו מדידה לכל הפחות מן האבן שתיה, וידוע לרבים, מלבד הגמרות הנ"ל, שהאבן שתיה עדיין שם בבית התפלה שלהם".
6) הגאון ר' יעקב עטלינגר, בעל ערוך לנר, ציטט בשו"ת בנין ציון (סי' ב) את דברי הרדב"ז הלכה למעשה [ז"ל בתחילת התשובה: ומדי דברי בקדושת הבית אחקור עוד אם יש תקנה לכנוס למקום הר הבית בזה"ז ועד איזה מקום מותר לכנוס], ולא פקפק על אמינותם, [אלא שהקשה איך נתן שיעור י"א אמה מערבה מהכיפה, שהרי הי"א אמה היו מכותל העזרה עד כותל ההיכל כמבואר במדות (פ"ה) ומתחלת כותל ההיכל עד חלל בית ק"ק היו ד' כותלים שרחבן עם המקום פנוי י"ז אמות כמבואר שם (פ"ד) ואח"כ הי' חלל בית ק"ק כ' אמה ובאמצעו הי' האבן השתי' כמש"כ התוספ' י"ט יומא (פ"ה) א"כ ממקום אבן השתי' עד סוף כותל העזרה הי' קרוב לשלשים ושמנה אמות ואיך נתן ברדב"ז שיעור של י"א אמה שמותר לקרוב לכיפה ואם הכיפה רחבה ומגיע לצד מערב מהלאה לאבן שתי' עכ"פ הי' לו לשער שאין לקרב אל מקום אבן השתי' בתוך ל"ח אמה ולא לתלות בכיפה שלא ידענו מקום רחבה. והרב ז. קורן שליט"א (בס' חצרות בית ה') תירץ דאכן הרדב"ז נשמר מקושיא זו, וכתב "צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל ועובי הכותל כי הכותלים נתקדשו". וביאור הדברים, דבמדות (פ"ד מ"ז) תנן: "מהמזרח למערב מאה אמה וכו' ועשרים אמה בית קדש הקדשים כותל ההיכל שש והתא שש וכותל התא חמש". הרי שאחרי כותל ההיכל שרוחבו היה 6 אמות, היה התא ברוחב 6 אמות, וכותל התא ברוחב 5 אמות, ואח"כ כותל העזרה. וכן לקמן משנה ח שנינו, וההיכל מאה אמה, וי"א אמה לאחורי בית הכפורת. ואותן י"א אמה שאחורי בית הכפורת הן מלבד הי"ז אמות שאחורי קה"ק, וכ"כ התפא"י (בועז פ"ה מ"א), שהרי במשנה ז שנינו כי בכלל המאה אמות של ההיכל נכללים התא וכותלו, ובמשנה ח' שנינו כי ההיכל מאה אמות וי"א לאחורי בית הכפורת. וכ"כ הרמב"ם (פ"ה מהל' בית הבחירה הי"ב): מכותל מערבי של עזרה עד כותל ההיכל אחת עשרה אמה, ואורך ההיכל כולו מאה אמה. וכך כתב רש"י ביומא (טז:)].
7) הגאון מהרש"ם בדעת תורה (או"ח סי' תקסא עמ' קט) הביא דברי הבניין ציון להלכה, משמע שהסכים עם הבניין ציון שבאופן עקרוני תחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה – אלא שתמה על הרדב"ז מדוע אמר להתרחק רק י"א אמה.
8) הגאון ר' חיים מרגליות, בספר שערי תשובה (או"ח סי' תקסא), פסק כדברי הרדב"ז למעשה.
9) הכף החיים (או"ח סי' תקסא) פסק כדברי הרדב"ז למעשה.
10) הגאון מעשי למלך (פ"ז מהל' בית הבחירה הט"ו) הביא דברי הרדב"ז (הנ"ל) האוסר ליכנס לעליות שבבאב אל קטאנין, משמע דס"ל כוותיה.
11) הגאון רבי חיים פונטרימולי,  בספרו פתח הדביר (ח"ג סי' רמח ס"ד בהשלמות, הו"ד בספר "המסורת על מקום המקדש", עמ' 47), הביא דברי הרב דמשק אליעזר, שעל דברי התוספות בשבועות (יד: ד"ה ונעלם) שכתבו דבני ארץ ישראל אין מכירין מקום המקדש, כתב שיש לימנע מלעלות לארץ ישראל, שלא יכנס לספק כרת. כתב עליו הגר"ח פונטרימולי וז"ל, ואני הדל בראותיו דבריו עמדתי מרעיד, דהני מילי דמר מרפים ידי העם המתאווים לשכון כבוד בארץ הקדושה תוב"ב, דלדידיה אפשר שהם פוגעים בכמה איסורים ומחייבי כרת ח"ו. ופוק חזי כמה וכמה גאונים רבים בתורה וחסידי עליון ז"ל וזיע"א, ומכללם הרב הקדוש הגאון של"ה ז"ל שהיה מגדולי החסידים של האשכנזים, ארי עלה מעירו וישב בעיה"ק ירושלים ת"ו וכו'. ויסוד טעם המניעה מכח דברי התוספות דשבועות, לפי המוסן מדבריהם דמאי דחשיב העלם משום שאין מצוי לישאל, הא אם ישאל ימצא מי שיודיע לו מקום מקדש וכדכתב דבני א"י רגילין להכיר יותר, אלמא מקום מקדש ידוע.  ומה שכתב דבזמן הזה ליכא דידע בהמ"ק דוכתיה היכא וכו' – אחהמ"ר מיום שנגלה אור הגנוז רבינו הקדוש האר"י ז"ל הוא גילה סודו ברוח קדשו לשרידים אשר ה' קורא כל מצבות התנאים והאמוראים ... ומסתברא ודאי במכל-שכן דגם בזמן ההוא גילה מקום מקדשנו כמו שידוע מקומו היום לכל באי שערי ירושלים, וכותל מערבי נודעת לרבים ושם באים ומתפללין מבחוץ כל בני ישראל הבאים שם כנודע... וגם היום, הגם שעברו כמה מאות שנים, ידוע להם מקום מקדשנו, והוא נתון היום ברשות הישמעאלים ומזה כמה שנים רבות שבנו שם בית תפלתם, וכפי ששמעה אזננו מפומייהו דרבנן קדישי הני כהני שלוחי ירושלים ת"ו... והישמעאלים אינן מניחין לשום בר ישראל לבא לגשת שם אפי' סמוך לו בשום צד ואפילו יתן מלא ביתו כסף וזהב. ולפי"ז אין כאן שום חשש שמא יכנס הישראל בשוגג לביהמ"ק או לבית קדש הקדשים ויתחייב כרת ב"מ כדחייש מר... וכבר סופר מפי מגידי אמת כי בשנים שעברו נחלקו בבית המדרש חכמי ורבני ירושלים רבנן סבוראי ז"ל, בדין אחד מחלוקת במציאות על אבן השתיה, והיה שם תוגר אחד ושאל מאתם על מה הם מריבים, והגידו לו, והשיב להם: ביום השישי אחר חצות אפשוט הספק שלכם, וכן היה, שנכנס לבית המקדש עם כל התוגרמים להתפלל בצהרים וכפי מה שראה בא והגיד לחכמים, דשמע מינא שהדבר ברור דבית המקדש מקומו ידוע לכל בודאי הגמור בלי שום ספק... ופוק חזי להרב מהר"ם בן חביב בספרו גט פשוט (סימן קכח ס"ק לז) דמי שילוח הוא גיחון וכו' ויש מרחץ סמוך להר הבית מקום בית המקדש, ונקרא המרחץ בערבי חמאם לשפא'ע והוא לסוף בית המקדש וכו'. מבואר דגם בזמן הזה מקום הר הבית ומקום המקדש ידוע וניכר. עכ"ל. ואח"כ הביא דברי המהר"ח אלפנדארי והרדב"ז שהתירו לעלות. ובסוף דבריו כתב "הארכתי להביא כל זה להוכיח דגם בזמן הזה מקום ירושלים ומקום בית המקדש ידוע ומפורסם לכל בודאי גמור, ולא נשתנה, ולא הסבו שמותם, ואדם העולה לשכון כבוד ידע להיזהר היטב שלא ליכשל במקום הקודש, כאשר יתהלך במישרים על פי קבלת הזקנים איש מפי איש בכל האמור. עכת"ד.
12) גם נכדו של החת"ס, הגאון ר' שמעון סופר, בשו"ת התעוררות תשובה (סי' רפ, הו"ד בספר "המסורת על מקום המקדש" עמ' 51), כשדן על הקרבן ק"פ בזה"ז, כתב כי לגבי מקום המזבח ניתן לסמוך על הזיהוי המקובל, וז"ל: ימחול נא לי, הלא הר הבית ומקום העזרה והיכל במקומו עומד, נמדוד נא..
13) הגרי"מ טוקצ'ינסקי (עיר הקדש והמקדש, ח"ד פ"א עמ' ט-י) הכריע גם הוא כדעת הרדב"ז למעשה [והאף שכתב חשבונות אחרים משלנו, הנה המעיין בתוך המאמר ימצא תשובה לדברים. ואכמ"ל].
14) הרה"ג שלום לייב אייזענבאך, מזקני ירושלים, כתב בתשובה (נדפסה ב'וילקט יוסף' קובץ תורני ע"י הר' יוסף שוורץ באניהאד, הונגריה, מחברת י"ג (שנת תרע"א) סי' קל"ד עמ' מח, הו"ד ב"המסורת על מקום המקדש", עמ' 46) : "ואטו אנן ידעינן השתא היכן הוא מקום הר הבית או מקום העזרה? ורק מקום קדשי הקדשים אומרים העולם שהוא תחת הבנין שהיו עושין הישמעלים, ואף זה אינו דבר ברור. ורק מה שהאבן שתיה שם יש ראיה לזה. ואמרי אינשי שאף עכשיו ניכר האבן שתיה. ועיין ברדב"ז תשובה תרצ"ג [צ"ל: תרצ"א], והובא בפתחי תשובה בהל' תשעה באב עי"ש". ע"כ. הרי שהסכים להלכה כי אבן השתייה תחת כפת הסלע, אלא שכתב שאין אנו יודעים היכן בדיוק גבולות הר הבית המקודש, וכן גבולות קדש הקדשים, אין אנו יודעים היכן הם בדיוק (מכיוון שאין אנו יודעים היכן בדיוק תחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה המקודשת). 
15) ראיתי מי שציטט את הליקוטי הלכות לחפץ חיים (זבחים פרק איזהו מקומן דף לד. בזבח תודה) כתב "ואם על מקום ההיכל בנוי איזה בניין כמו שמצוי היום בעו"ה", אולם לענ"ד על זה אין להסתמך, כי לא נתכווין לפסוק הלכה בעניין המקומות האסורים והמותרים בהר הבית, והזכיר זאת אגב גררא.
[bookmark: _Toc440276824]בכל הדורות עלו להר הבית, ומקום המקדש היה ידוע
לגבי הטענה כי "גדולי ירושלים שללו את המסורת ולהם הייתה מסורת שלא לעלות להר הבית", על האמור לעיל יש להוסיף:
1) בספר מגלת המגילה לר' אברהם בר' חייא הנשיא (עמ' 99), כתב וז"ל: "וכמו כן היו מלכי ישמעאל נוהגים עמם מנהג טוב והרשו לישראל לבוא אל הבית ולבנות בו בית תפלה ומדרש והיו כל גליות ישראל הקרובים אל הבית עולים אליו בחגים ובמועדים ומתפללים בתוכו ומעמידים תפלתם כנגד תמידין ומוספין, ועל המנהג נהגו כל ימי מלכות ישמעאל עד שפשטה על הבית בעת הזאת מלכות הרשעה והסירה את מלכות ישמעאל מעליו." אלא שיש לעיין מהו שכתב "שהרשו לישראל 'לבוא אל הבית'" ולבנות בו בית תפלה ומדרש. אם כוונתו לומר שהקימו בית תפלה ומדרש בתוך המקדש. וכדעת הראב"ד. תימה, כי בידינו כמה וכמה עדויות מתקופת הגאונים (ע' לקמן), שסובבו אך ורק את השערים, לא נכנסו פנימה. וייתכן שהקימו בית תפלה ומדרש בשטח עזרת הנשים, וסבירא להו כדעת הרדב"ז (עי' לקמן), שגם למ"ד קדושה ראשונה קידשה לעת"ל, היינו רק בקדושה שנתקדשה ממש, משא"כ עזרת נשים, שהיא מחנה לוייה, שמדאורייתא טמא מת ואפי' מת עצמו מותר להכנס בכל מחנה לוייה. או שכוונתו, שהקימו בית תפלה ומדרש על הר הבית, ולא נחת לדקדק בכך.
2) באיגרת ששלח ר' מאיר ראש ישיבה (בר פלוגתיה דרס"ג, שנת ד'תרפ"א) כתב "ותפילותינו עליכם תדירה, ועל זקני יקר שלכם, בהר הזיתים מול היכל ה', ועל שער הכהן ועל שערי מקדש ה' בקבוץ כל ישראל לחוג את חג הסוכות". הרי שידעו היכן המקדש היה, וסובבו את שעריו. 
3) בידינו אגרת ששלחו ראשי עדת היהודים בירושלים, לארצות הגולה, בידי 'שלוחינו נאמנינו ר' יונה הזקן החרד הירא בן ר' יהודה הספרדי' (המאה העשירית למניינם):"ומודיעים לכם אנו עדת הרבנים, הכתה העלובה, אשר כאין חשובה, נוכח מקדש יושבת, וחרופים קושבת, כל היום כלמתינו נגדינו ובשת פנינו כסתנו, מקול מחרף ומגדף מפני אויב ומתנקם בושנו, כי שמענו חרפה כסתה כלמה פנינו, כי באו זרים על מקדשי בית ה' וכו' גוי לא חסיד אשר נחלו בית מקדשינו ותפארתנו. על רוע מעללינו הרחקנו ממנו, ובאו בו פריצים וחללהו, שועריו זרים, סביבותיו קברים, שואגים בקרבו צוררים וכו'. ואין לנו נחמה כי אם בסובבנו על השערים, להשתחוות ולבקש רחמים, וסליחה לשוב אל ירושלים ברחמים, לטהר מקדשו, ולנעריהו מעפרו, להשיב שכינתו לתוכו, להחיש משיח צדק עולמים, לקבץ נפוצים מן בין העמים, לקרוא שנת רצון שנת שלומים וכו'. בהקבץ אחינו בית ישראל אל ירושלים בחודש תשרי, הוא ירח האיתנים, לרצות אבנים, לחונן עפרותיה, לסובב על השערים, להשתטח בתפלה ובתחנונים. ומאת אלהינו היתה זאת כי הטה עלינו חסד לפני מלכות ישמעאל, בעת אשר פשטה ידם ולכדו את ארץ הצבי מיד אדום ובאו ירושלים, היו עמהם אנשים מבני ישראל, הראו להם מקום המקדש, וישבו עמהם מאז ועד היום. והתנו עליהם תנאים, כי הם יכבדו את בית המקדש מכל גיאול, ויתפללו על שעריו, ולא יהיה ממחה על ידם"(אגרות א"י לא. יערי עמ' 50-51). הרי שידעו היטב היכן היה המקדש, וסובבו את שעריו. 
4) ר' שלמה ראש ישיבת גאון יעקב (ישיבת ירושלים) בסוף תקופת הגאונים (שנת 1030 למניינם), כתב מכתב לרבי סהלאן אלוף וראש כלה במצרים, שם הוא כותב "כי על מנת כן ישבו (בני ישראל) עם בני ישמעאל בה (בירושלים), להיות טורח העיר ומשאת שליטים וחוקים קבועים לבחוריה, למען לא יזיקו הבאים אליה מכל בית ישראל לרצות אבניה, ולחונן עפרותיה, ולסובב שערי המקדש ולהתפלל עליהם בקול רם בקדוש וברוך". הרי שידעו היכן המקדש, וסובבו את שעריו.
[bookmark: _Toc440276825]           עליית הרמב"ם להר הבית
5) [חלק מהחומר בעניין זה ראיתי במאמרו של אדריכל גדעון חרל"פ]. כתב הרמב"ם על פירוש הגמרא שלו בסוף מסכת ראש השנה (בצידי הדף): "וביום שלישי בשבת ארבעה ימים לירח מרחשוון שנת שישה ועשרים ליצירה (ד' אלפים תתקכ"ו) יצאנו מעכו לעלות לירושלים תחת סכנה, ונכנסתי לבית הגדול והקדוש והתפללתי בו ביום חמישי שישה ימים לירח מרחשוון ...ושני הימים האלה שהם שישי ובשביעי למרחשוון נדרתי שיהיה לי כמו יום טוב ותפלה ושמחה בה' ואכילה ושתייה. אלהים יעזרני על הכול ויקים לי  נדרי לה' אשלם אמן. וכשם שזכיתי להתפלל בה בחורבנה כך אראה אני וכל ישראל בנחמתה במהרה אמן". (צילום פקסימיליה של תיאור עלייתו נמצא  בספרייה הלאומית בירושלים, רשומה מס' 2939f, שהיא מכת"י ספריה לאומית  פריס מס'  336, דף 39. שם נכתב שהועתקה מכתיבת הנגיד רבנו דוד, נין רבנו משה, שהועתקה מכתיבת הרמב"ם  בעצמו על ידי שמואל ב"ר אברהם שקייל מעכו . כתב היד הוא פירוש על  הגמרא במסכת ראש השנה (בבלי) של הרמב"ם . נדפס לראשונה על ידי יחיאל בריל ,פריס התרכ"ה). גם בספר חרדים (מצוות התשובה, פרק ד') ציטט את דברי הרמב"ם הנ"ל. אזכור נוסף של עליית הרמב"ם להר הבית מופיעה באגרתו אל ר' יפת הדיין,  מראשי הקהילה היהודית בעכו (ד' אלפים תתקמ"ה). ר' יפת הדיין התלווה אל הרמב"ם בעלייתו לירושלים וכך נכתב באיגרתו: " שאני והוא ואבא מרי זצ"ל ואתה – ארבעתנו הלכנו בבית  ה' ברגש" (איגרות הרמב"ם מהד' הרב שילת, עמ' רכב – רל).
 והנה, יש לברר מהו הביטוי "הבית הגדול והקדוש". והנה מכירים אנו ביטוי זה מברכת המזון "ועל הבית הגדול והקדוש שנקרא שמך עליו". ומקור הדברים, בברכות (מח:),א"ר נחמן, דוד ושלמה תקנו בונה ירושלים. דוד תקן על ישראל עמך ועל ירושלים עירך, ושלמה תקן על הבית הגדול והקדוש". ו"הבית הגדול והקדוש", פשוטו, בית המקדש, שכן שלמה המלך בנה את בית המקדש, ואם כן קשה להבין שהרמב"ם כינה את 'הר הבית' 'הבית הגדול והקדוש', ומדוע שלא יכנה אותו פשוט בשמו – "הר ה'"? ועוד, באיגרתו לרבי יפת הדיין נשתמש הרמב"ם בביטוי "הלכנו בבית ה' ", והר הבית לא נקרא "בית ה' ", אלא בית ה' מובנו אחד ויחיד – בית המקדש.   [וכ"כ הרמב"ם בנוסח ברכת המזון: " רחם יי' אלהינו על ישראל עמך ועל ירושלים עירך ועל ציון משכן כבודך ועל הבית הגדול והקדוש שנקרא שמך עליו"]. והנה, לפי זה קשה, והלא הרמב"ם עצמו פסק דקדושה ראשונה קדשה לעת"ל, א"כ היאך נכנס לתוך מקום המקדש? 
וראיתי מי שתירץ, כי הרמב"ם נכנס להר הבית ולא למקום המקדש. ולענ"ד לא נהירא, שהרי כתב "לבית הגדול והקדוש", ולא "להר ה' " או כיו"ב. 
עוד שמעתי מי שתירץ, כי הרמב"ם חזר בו ממה שכתב כי קדושה ראשונה קידשה לעתיד לבוא. ולענ"ד גם זה לא נהירא, חדא,דדבריו בחיבור הם עיקר, וכמו שכתב הבית יוסף (יו"ד סי' רד). וע"ע בשו"ע (או"ח סי' תקס ס"ג). ובשו"ת זכרון יהודה (סי' טו), הו"ד בבית יוסף (חו"מ סי' קי), שנשאל, מה הדין אם יש סתירה בין פסקי הרא"ש לבין תשובותיו, והשיב, כשאני רואה פסקיו עם תשובותיו סותרין הריני הולך אחרי הפסקים שהיו אחרונים. ואכמ"ל. ועוד הוסיף הציץ אליעזר (ח"י סי' א), שהרמב"ם בא לשם בשנת ד' אלפים תתקכ"ה ליצירה, יוצא איפוא שהיה אז בן עשרים ושבע שנה, ואת חיבורו חיבר יותר מאוחר, ואם חזר בו – חזר בו רק לחומרא. 
עוד שמעתי מי שתירץ, כי הרמב"ם סובר שקדושה ראשונה קידשה לשעתה – וקידשה לעתיד לבוא – אבל כיום אין קדושה במקום המקדש. אולם זו טעות חמורה, שהרי להדיא כתב הרמב"ם, (פ"ו הט"ו – ט"ז): לפיכך מקריבין הקרבנות כולן אף על פי שאין שם בית בנוי, ואוכלין קדשי קדשים בכל העזרה אף על פי שהיא חריבה ואינה מוקפת במחיצה ואוכלין קדשים קלים ומעשר שני בכל ירושלים אף על פי שאין שם חומות שהקדושה ראשונה קדשה לשעתה וקדשה לעתיד לבא. ולמה אני אומר במקדש וירושלים קדושה ראשונה קדשה לעתיד לבוא, ובקדושת שאר א"י לענין שביעית ומעשרות וכיוצא בהן לא קדשה לעתיד לבוא, לפי שקדושת המקדש וירושלים מפני השכינה ושכינה אינה בטלה, והרי הוא אומר והשמותי את מקדשיכם ואמרו חכמים אף על פי ששוממין בקדושתן הן עומדים וכו'. הרי ברור שדיבר על זמנינו זה שהבית בחורבנו. עוד ראיתי מי שרצה לומר, כי הרמב"ם נכנס לבית כנסת שהיה בהר הבית. והנה, גם אם היה בית כנסת בהר הבית, לא מסתבר שהרמב"ם יכנה אותו "הבית הגדול והקדוש" בסתמא. ולענ"ד התשובה פשוטה: כפי שנבאר לקמן, לדעת הרדב"ז אין איסור בזמנינו להכנס לחיל ולעזרת הנשים. ולפי זה התשובה פשוטה – הרמב"ם נכנס לעזרת נשים להתפלל. שוב ראיתי שכן הבין בדעת הרמב"ם הגאון בעל שו"ת דברי יציב, שכתב וז"ל, "והיו מי שעלו להתפלל בהר הבית עד הגבול שהיה ידוע להם בברור ששם מותר לטמאי מתים לגשת ולהתקרב, וכפי שמעיד הרמב"ם באיגרתו". והו"ד לקמן.
שוב ראיתי שגם בתפילת הרמב"ן (כתבי הרמב"ן ח"א עמ' תכט) הרמב"ן מכנה את בית המקדש החרב "הבית הגדול והקדוש": "ואצל העיר כנגד הפתח קרעתי עליה, ובבואי כנגד הבית הגדול והקדוש קראנו בבכיה רבה: בית קדשנו ותפארתנו היה לשרפת אש וכו' וקרענו קריעה שנייה בתאנייה ואניה, וקראנו במקום מזמור קינה לאמור: אלהים באו גוים לנחלתך וכו'.
6) הגאון ר' יעקב חי זריהן, ראב"ד לעדת ספרדים בטבריה כתב בתשובה (בקונטרס "דיני ביאת מקדש" שבסוף שו"ת הלכות אישות לר' יוסף חיים ילוז, דף עז ע"ג, הו"ד בספר "המסורת על מקום המקדש", עמ' 69): ומה שנשען כת"ר על מ"ש המפרשים שהרמב"ם כשנכנס לבית הגדול והקדוש קבל על עצמו שיהיה אותו יום יום-טוב שלו וכו' ע"ש. זה פרושו ברור, כי סמוך בהר הבית היה בית גדול לתפלה, וכן עתה יש בית גדול מאד וקוראים אותו מדרש שלמה. וגם אני נכנסתי בשנת סת"ר, ושם חלונות פתוחים אל האויר (של הר הבית), ועמדתי שם בתוך החלון ובלתי כוונה ירדו רגלי מהחלון אל הקרקע, היינו לפנים מכותל המערבי, וזה הוא הבית הגדול, כי משם משקיף על כל שטח הקרקע של בית קדשנו, הר הבית והעזרות והכפה הגדולה". הרי שהעיד על עצמו שנכנס לדרום הר הבית, ולדעתו לשם נכנס הרמב"ם.
7) באגרת ר' שמואל בר' שמשון, מבעלי התוספות, שעלה בעליית בעלי התוספות עם ר' יהונתן הכהן מלוניל (שנת ד'תתקע"א), כותב: "באנו אל ירושלים  ממערבה של עיר וראינוה וקרענו בגדינו כראוי לנו, ונתגוללו רחמינו עלינו, ובכינו בכייה גדולה אני והכהן הגדול מלוניש (ר' יהונתן מלוניל). ונכנסנו בשער עד לפני מגדל דוד, ונבא להשתטח עד לפני העזרה וכו'. ומקום אשר היה שם הארון עדיין קיים". הרי שהיה ברור לר' יהונתן מלוניל, היכן היתה אבן השתייה ובאו להשתטח עד לפני העזרה.
8) הגאון ר' חיים אלפאנדארי, בעל דרך הקודש, כתב בספרו (קדושה שלישית סי' ב): "וצריך להודיע בזה"ז בעוונותינו שאנחנו כזבין וטמאי מת, אם מותרים אנו ליכנס תוך הר הבית, ואף שהגוים אין מניחים אותנו ליכנס שם מפני שהוא בית תפלה שלהם ויש סכנה בדבר, מ"מ יש שם דרך מסילה שער קבוע וכו' וכאשר זיכני ה' לעלות ולראות שם את פני ה' וכו'. הרי שפה אחד מודים שטבול יום מותר בהר הבית בזמן שבהמ"ק היה קיים, ואם כן תורה יוצאה לזמנינו זה שמותר ליכנס שם כשיטבול וכו'. ולעניין מעשה, אף שהוכחנו מסתם מתניתין שמותר ליכנס בהר הבית כשיטבול, וכן נראה מסתמיות הפוסקים, וכן כתב הרב מהרימ"ט ז"ל, עכ"ז למי שנהג איסור ולא ידע טעמו אין להתיר". הרי שהתיר הוא והמהרי"ט, לטבול ולעלות להר הבית, והא עצמו עלה להר הבית, כאשר העיד. וראיתי מחבר בזמנינו שציטט את המהרח"א הנ"ל, וכתב שהמהרי"ט עצמו עלה להר הבית, ולא היא, דהכא מיירי במהרח"א. אולם עינא דשפיר חזי בסוף הספר, (קדושה עשירית סי' ג), שם כתב המהרח"א בשם המהרי"ט וז"ל: "אמר יוסף, זיכני ה' לעלות בהר ה' בתוככי ירושלים תוב"ב להסתופף בחצרותיו ולבקר בהיכלו השמם, שנת ונחת שלחנו מלא דש"ן, וישבתי בה ימים אחדים כאורח נטה ללון וכו'. ומכאן אכן יש הוכחה שהמהרי"ט עלה להר הבית.
9) הגאון הצוף דב"ש, ר' דוד בן שמעון, העתיק בספרו שער החצר (ח"ב פיסקא תטו) את דברי המהר"ח אלפנדארי, ואם כן הסכים גם הוא למעשה להכנס להר הבית למי שיטבול, אלא שמי שנהג איסור בדבר, אין להתיר לו. וכן בפיסקא תקע"ד ציטט דברי הרדב"ז בתשובה (סי' תרצא), א"כ ס"ל כוותיה.
10) האדמו"ר מקלויזנבורג, ר' יקותיאל הלברשטאם, בעל שו"ת דברי יציב, מעיד (בגיליון אלף תקצ"ו, הו"ד בקונטרס לשכנו תדרשו עמ' 22): "הנה ידוע שבכל הדורות היה שריד בית מקדשנו הכותל המערבי פתוח לרווחה לכל איש מזרע ישראל באין שום מעכב ומונע, כן גם בנוגע להר הבית והמקומות הקדושים, שבדורות הראשונים לא היה מי שיעכב בעד בני ישראל את הכניסה אליו, והיו מי שעלו להתפלל בהר הבית עד הגבול שהיה ידוע להם בברור ששם מותר לטמאי מתים לגשת ולהתקרב, וכפי שמעיד הרמב"ם באיגרתו" 
11) הרב שמואל הורוביץ, מגדולי חסידי ברסלב, בספרו 'ימי שמואל' (עמ' עז) מעיד: "ובבוקר השכם הלכתי למקווה, ואח"כ הלכנו לעלות לרגל עד הר הבית עד למקום המקדש, עד המקום שמותר לטמאי מתים לילך בו, ואמרנו 'מפני חטאינו' ו'מלך רחמן' אבל הכל בעל פה כי להביט בסידור לא היו מניחים הגוים והשמש הערבי של מקום המקדש בשום אופן. וכן אצל שאר מקומות הקדושים כמו קברי מלכות בית דוד, הגוים לא נותנים להביט בסידור כי יראים שלא יפעלו בתפלה להיגאל". א"כ רואים אנו כי אין כל חדש תחת השמש.
12) השל"ה הקדוש (באיגרת שנתפרסמה בקובץ "על יד" טז, עמ' 225-247, אל ר' שמואל ב"ר משולם פייבוש, אב"ד קראקא. האיגרת נכתבה בערך בשנת שפ"ב, הו"ד ב"מעלין בקודש", ל, עמ' 29): "מה שתמה על דירתי בירושלים עיר הקודש תיבנה ותיכונן, מחמת קדושת מקום המקדש בקדושתו עליו אף בחורבנו, ואין לנו קבלה ודאית איזהו מקום המקדש, ואם כן כל ירושלים בספק כרת, ומטעם זה נמנעו הגדולים לדור בירושלים, ןשעל כן לא דר האר"י ז"ל בירושלים. עד כאן דבריך. דע אהובי שלא נעלם ממני כי דברי מעלת כבוד תורתו הם לשם שמים, אבל מכאן והלאה לא ישמע על פיך פה קדוש לדבר כן, להוציא לעז על דירת ירושלים אף עתה בחורבנה. כי מעלת כבוד תורתו דן על פי השמועה, וכל האדם כוזב. דע כי מעולם לא היה ספק במקום בית המקדש, כמו שאין ספק שהיה בית המקדש ושיהיה בית המקדש, כך אין ספק במקום בית המקדש כי הוא זה, ולא היה נתעלם מן העין אפילו רגע אחד. אף על פי שהיתה ירושלים הולכת ממלכה לממלכה, מכל מקום לא נפסקה הקבלה והידיעה. על כן גזר השם יתברך על כותל מערבי שלא תחרב, ויהיה רישומו ניכר. ונוסף על זה הראייה הר הבית וסימנם וכל ההרים, הר המשחה וכיוצא בם. ועמק יהושפט ונחל קידרון ומי השילוח, הכל מסומן וברור לעיניים. והרבה עניינים כיוצא בזה. כולם גלוייים להאומות והמבדיל לאומה ישראלית , והדברים מקובלים ונראים עין בעין, וכולם בשמות הראשונים נקראו אף להאומות מאומה לאומה... ואין ספק בעולם במקום בית המקדש ובכותל מערבי, רק אין אנחנו יודעים נגד איזה מקום הלך המקדש, כי מפני חטאים חרב ולא נשאר רק כותל מערבי. ועל כן משערים לפי מה שהיה הר הבית ת"ק אמה לעשות הרחקה לפי אומד הדעת לפי שיעור הזה". ובצדק העיר הרב קורן שליט"א (שם), כי מתחילת דבריו ברור שהידיעה הברורה שיש לו היא אודות שתי נקודות שהן "בית המקדש" וכן "הכותל המערבי", אך כפי הנראה אין לו ידיעה ברורה אודות הגבולות של הר הבית שהוא חמש מאות אמה על חמש מאות אמה, ולצורך הערכה זו הוא זקוק לאומדנות.
13) הקראי סלמון בן ירוחם כותב בפירושו הערבי לתהלים (ל) "וכאשר בחסד אלהי ישראל נעתקו הרומים ממנה [ירושלים] והופיעה מלכות ישמעאל, ניתנה הרשות לישראל להכנס ולגור שם, ונמסרו להם חצרות בית ה', והיו מתפללים שם..." (אגרות א"י, עמ' 47).
[bookmark: _Toc440276826]עד לפני מאתיים שנה, לא מצינו מי שערער על המסורת הנ"ל: 
[bookmark: _Toc440276827]דברי התפארת יעקב והשאילת דוד
ויש מי שהביא ראייה שלא הייתה מסורת מקובלת, ממה שכתב בספר תפארת יעקב (על המשניות, סדר קדשים, חומר בקודש, פ"ה ס"ב): "קדושת המקדש לא בטלה ומכיון שכלנו טמאי מתים אסור ליכנס בכל ההר משום ספק שאין אנו יודעין עד היכן מותר ליכנס", וכן כתב הגאון ר' דוד מקארלין בשו"ת שאילת דוד (קונטרס דרישת ציון וירושלים, מאמר ראשון). 
אולם, בתפארת יעקב שם כתב, הבאתי קצת ראייה לרמב"ם מהא דברכות דס"ב ע"ב, אמר ריב"ל, כל הרוקק בהר הבית בזה"ז, כאילו רוקק בבת עינו וכו', ולכאורה מ"ש דנקט רקיקה דווקא, והיא נזכרת שם במשנה באחרונה, ומדוע לא נקט הנכנס במקלו ואפונדתו וכיוצא הנזכרים בראשונה, אע"כ שקדושת המקדש לא בטלה, וא"כ בזה"ז שכולנו טמאי מתים, ואין אנו יודעים המקום בהר הבית עד היכן מותר ליכנס, אסור ליכנס בכל ההר משום ספק, מש"ה נקט רקיקה דמשכחת לה מרחוק. עכת"ד.  אולם לענ"ד מעייל פילא בקופא דמחטא. וטעם שלא נקט מקלו ואפונדתו, כי אליבא דאמת לא שייך לומר "כל ההולך במקלו בהר הבית כאילו הולך בבת עינו". מה גם שרקיקה היא ביזיון יתר, ודווקא הרוקק בהר הבית כרוקק בבת עינו. וכמו שכתבנו, לאורך הדורות עלו להר הבית, והעידו על מקום המקדש, ואם כן לא פירשו כדפירש הרב. ואין הדבר מתמיה שברוסיא לא היה הרב מודע לכך שאכן ידוע מקום המקדש. ובכלל, לא כתב זאת להורות הלכה, כי אם בתוך פירוש למשניות, אגב גררא. (והמחבר, הרב יעקב צבי שפירא, חי ברוסיא, ופרסם ספר זה בתרנ"ט, ועל אף הכבוד הרב שאנו מכבדים אותו, אין בכח ספיקו זה לערער על כל רבותינו הנ"ל שברובם המכריע היו בירושלים והעידו על מסורת ברורה). 
ובשו"ת שאילת דוד (בתחילתו בקונטרס דרישת ציון וירושלים) כתב: לכווין מקום המקדש והמזבח, אי אפשר לדעתי, דמנין נדע להתחיל למדוד הר הבית, ומאוד מסתפק אנכי אם יכולים לסמוך על מאמר הבא באגדה שנשתייר פילא דמערבא קיים לעולם לעשות מעשה בזה במקום חשש כרת ר"ל וכו' . אולם במחכ"ת, נראה שנעלמו מעיני קדשו דברי הרדב"ז וכל הני רבוותא שהביאו המסורת על כפת הסלע. ואין פלא שבקארלין לא היה מסורת, אולם לרבני ירושלים ולבאים לירושלים לאורך הדורות הייתה מסורת ברורה, כפי שכתבנו לעיל.
[bookmark: _Toc440276828]דברי הכפתור ופרח
[תודתי נתונה לר' בועז יעקובי שאת עיקר החידוש בפרק זה ראיתי במאמר שכתב]. כתב הכפתור ופרח (פ"ו): העזרה לא היתה מכוונת באמצע הר הבית, אלא רחוקה מן הדרום של הר הבית יותר מכל הרוחות, וקרובה למערבו יותר מכל הרוחות, ובינה ובין הצפון יותר ממה שבינה ובין המערב, ובינה ובין המזרח יותר ממה שבינה ובין הצפון. נמצא היותר קרוב המערב, אחריו הצפון, אחריו המזרח, אחריו הדרום.
מכל זה יראה כי מה שאנו רואים היום בזמננו זה מהכותלים העומדים האלה, שהם כותלים מחומת הר הבית. עוד היום ניכר שער שושן למזרח והוא סגור אבני גזית. ואם תחלק זה הכותל לשלשה חלקים יהיה זה הפתח בחלק הראשון מצד קרן מזרחי דרומי וכן ניכרים שני שערי חולדה לדרום, וכן ניכר שער הקיפינוס למערב, שער הצפון שהוא הטדי אינו ניכר שאותו צד נחרב. 
ואנו צריכין לאמת זה בהקש חפושי, וזה שאם היו אלו חומות מרובע שכ"ב על קל"ה, היה קל"ה לבד מצפון לדרום ואנחנו רואים היום שהחומה ההולכת מצפון לדרום - הרבה מאד יותר מקל"ה והיא חומת המזרח. ואם נאמר שהם חומות מרובע העזרה, כלומר מרובע קפ"ז על קל"ה, יהיה בזה גם כן הקושיא הראשונה. ועוד שהיה צריך שיהיה רוחב למזרחו קל"ה מעזרת נשים, גם מה שבין חומת הר הבית והסורג, ומה שבין הסורג והחיל, והנה אין אנו רואים שיהיה משפת ההר, כלומר הר המוריה של מזרחו תחתיו הוא עמק יהושפט אלא כמו חמשים אמה או פחות, ואין טעם לומר שנאכל מן ההר כל כך, א"כ בהכרח יש לנו לומר שהם כותלי הר הבית.
 ולצפון הפתח הסגור אשר במזרח שאמרנו עליו שהוא שער שושן כמטחוי קשת, יש בכותלו שני שערים גבוהים מאד בכיפות מחוץ, ודלתותיהם ברזל והם סגורים לעולם, וקורין להם ההמון שערי רחמים. והישמעאלים הורגלו בזה וקורין להם בא"ב אלרחמ"א. ומסתברא שהם אותם שני שערים שעשה שלמה לגמול חסדים - אחד לחתנים ואחד לאבלים ומנודים, כמו שנזכר מסכת סופרים (פי"ט הי"ב): רבי אליעזר בן הורקנוס אומר, ראה שלמה כת של גומלי חסדים ובנה להם לישראל שני שערים אחד לחתנים ואחד לאבלים ומנודים, בשבת היו מתקבצים יושבי ירושלים ועולין להר הבית ויושבין בין שני שערים הללו כדי לגמול חסדים זה לזה. ושמא לזה קורין להם קצת שערי רחמים.
אם כן היום שאנחנו בחטאינו מבחוץ נוכל להתקרב לענין תפלה והשתחויה עד אותם הכתלים, וכן עמא דבר באים עד אותם הכותלים ומתפללים לאל יתעלה לפני אלו השני שערים שהזכרנו. וכבר בקש מהאל יתברך שלמה בתפלתו (מלכים א ח, ט) שתקובל תפלת המקום ההוא. ע"כ.
ולכאורה, מזיהוי הכפו"פ של שער שושן בשליש הדרום מזרחי של חומת הר הבית, משמע שזיהה את מקום המקדש בדרום הר הבית, שהרי שער שושן מכוון היה כנגד פתחו של היכל? [כך משמע ממש"כ הרמב"ם (פ"ו ה"ה) "נמצא גובה קרקע ההיכל על קרקע שער המזרח של הר הבית שתים ועשרים אמות, וגובה שער הר הבית עשרים אמה, לפיכך העומד כנגד שער המזרח אינו רואה פתח ההיכל, ומפני זה עשו כותל שעל גבי שער זה נמוך, כדי שיהא כהן העומד בהר המשחה רואה פתח ההיכל בשעה שמזה מדם הפרה נוכח ההיכל". וכך פשטא דסוגיא ביומא טז.]. 
והנה, לענ"ד קשה לדברי הכפו"פ, שכמו שאין רוחב החומה המזרחית מצפון לדרום 135 אמה – כך אין רוחבה גם ת"ק אמה, אלא כמעט כפול מכך.
עוד יש להעיר, כי אם נלך למזרח הר הבית מהפינה המזרחית דרומית – קרן העופל – כ250 מטר צפונה – לא נמצא את שער שושן שדיבר עליו הכפתור ופרח.
[bookmark: _Toc440276829]האם הכפו"פ ידע היכן מקום המקדש?
כתב הרב סילבצקי שליט"א: "רבי אשתורי הפרחי יצר קשר עם חכמי דורו בארץ ישראל, שהה בירושלים וחקר גם את מנהגי היהודים היושבים בה (ראה למשל בפרק ח' בעניין קריאת המגילה בירושלים). עצם העובדה שהכפתור ופרח מתאר את הר הבית בתיאור הלכתי למעשה מפורט מאוד, ומחשב חישובים טופוגרפיים ואחרים על מנת לפתור את ספקותיו, ובכל זאת אינו מזכיר ולו ברמז את מקום "אבן השתיה" בכיפת הסלע, מעידה כאלף עדים שאין שום מסורת בנוגע לצ'כרא ושלא היה כל מידע (בקנה מידה הלכתי לכה"פ) הקושר את כיפת הסלע אל מקום קודש הקדשים ואבן השתיה". עכ"ל.  אולם לענ"ד, מדבריו (בפ"ו)  משמע שידע היטב את מקום המקדש: "אחר שהענין כן, הנכנס היום שאנו טמאים במקום הבית חייב כרת, והסכים בזה מה"ר ברוך ז"ל. גם כי אמר אלי בירושלם כשהבאתי אליו זה הספר לעבור עליו ולהגיהו, שרבינו יחיאל דפריש ז"ל אמר לבא לירושלם, והוא בשנת שבע עשרה לאלף הששי, ושיקריב קרבנות בזמן הזה. ואני מטרדתי להשלים עמו המלאכה לא שאלתיו: מה נעשה מטומאתנו, ואנא הכהן המיוחס? אנכי בדרך לפני שילה שב למקומי, נזכרתי הלכה שאין לחוש על הטומאה".
ומכך שהפתור ופרח אומר שהנכנס היום במקום הבית חייב כרת, משמע שידע היכן מקום המקדש. ועוד, מדוע נצטער על כך שלא שאל את רבינו ברוך מה יעשו עם הטומאה, ולא שאל אותו היכן מקום המקדש, שהיא שאלה יותר בסיסית על מנת להקריב קרבנות? האם ייתכן שהכפו"פ שהיה שנים רבות בא"י וטרח לזהות ולסמן בה את המקומות הקדושים, לא חקר היכן המקום הקדוש ביותר לעם ישראל –בית המקדש? אולם התשובה ברורה, לכפו"פ הייתה מסורת ברורה, ולכן לא ראה צורך כלל לשאול אודות מקום המקדש. ודבר זה מוכח ג"כ מזיהוי שער שושן, ומקום שריפת הפרה האדומה. שני אלו הינם מקומות מובהקים שעל פיהם ניתן לקבוע את מקום קודש הקדשים. 
הסיבה שהכפתור ופרח לא דן במקום המקדש היא פשוטה מאד – היהודים לא הורשו להיכנס להר הבית – אלא רק עד השערים! ראשית כל יש לציין, כי הכפו"פ כלל לא דן על מיקום המקדש, אלא בשאלה לאילו כתלים מותר להתקרב. דבר זה איננו מובן מאליו, שכן היו שחשבו שכיוון שהכותל הדרומי והמזרחי לא נמצאים בתחתית ההר, אלא באמצע השיפוע – אסור להתקרב אליהם. ראיה לדבר מרש"י בברכות (נד:) שכתב: "כנגד שער המזרח - חוץ להר הבית אשר בחומה הנמוכה, לרגלי הר הבית במזרח". כלומר, שהר הבית מתפשט עד לסוף המדרון של הכותל המזרחי. (ולפ"ז אסור לנסוע בכביש העופל!) לסברא הזו יש גם הד בדברי האחרונים. פאת השולחן (בית ישראל ס' ג או' כו, הו"ד בחצרות בית ה' פ"ג) מביא את דברי הכפתור ופרח ומעיר עליהם: 
"וצריך לשקול הדבר כי אולי חידשו זו החומה [הכותל המזרחי]. כמו שאומרים שכתוב עובדה דנבנה על ידי תקיפי יהודי' שמאנשי שפניא שמצא חן בעיני המלך וקיצרו והשוו החומה במקום חדש, שמשמעות שחומת הר הבית היה בסוף שיפועו כמו שאמר במדות ופ"ק דיומא ברש"י שם".
ועל כן הכפו"פ כותב "מכל זה יראה כי מה שאנו רואים היום בזמננו זה מהכותלים העומדים האלה, שהם כותלים מחומת הר הבית...אם כן היום שאנחנו בחטאינו מבחוץ נוכל להתקרב לענין תפלה והשתחויה עד אותם הכתלים, וכן עמא דבר באים עד אותם הכותלים ומתפללים לאל יתעלה לפני אלו השני שערים שהזכרנו". ואם כן דבריו הם בנוגע לכתלי הר הבית, לא לזיהוי המקדש.

האפשרות שלכפתור ופרח הייתה מסורת אחרת משל הרדב"ז, הרבה יותר קשה מהעובדה שהוא לא הזכיר את העובדה שתחת כיפת הסלע נמצאת אבן השתייה. וזאת מכיוון שר' בנימין מטודלה שהיה כ150 שנה לפניו בארץ, כתב בוודאות כי תחת כיפת הסלע, נמצא מקום המקדש. גם ר' פתחיה מרגנשבורג, תלמיד ר"ת, מציין את המסורת כי תחת הכיפה היה מקום המקדש. תלמיד הרמב"ן, שהיה בירושלים בזמן הכפו"פ, זיהה את כיפת הסלע כמקום אבן השתייה. ר' יצחק חילו, שביקר  בירושלים בזמן הכפו"פ, כותב (עי' לעיל), כי כיפת הסלע ממוקמת במקום המקדש. שליח של ר' יעקב מפאריס, בסה"כ כ-50 שנה לפני הכפו"פ, כותב כי כפת הסלע היא מקום אבן השתייה. הייתכן שלכפתור ופרח הייתה מסורת או מסקנה אחרת בנוגע למקום המקדש, והוא לא כתב אותה במפורש, אלא רק מתוך דקדוק מדבריו נצטרך ללמוד עליה? 
[bookmark: _Toc440276830]זיהוי שער שושן
לענ"ד יש להוסיף, כי הרדב"ז בתשובתו המפורסמת (הנ"ל) מצטט את הכפתור ופרח לעניין שערי הרחמים, משמע שהבין שהכפתור ופרח לא חולק עליו, ועלינו להבין מדוע. 
הכפו"פ זיהה את 'בא"ב אלרחמ"א' כשערים שעשה שלמה המלך לחתנים ולאבלים. אולם זה לא ייתכן אם הוא מזהה את חומת הר הבית הדרומית עם חומת הר הבית המקודש, שהרי שערים שעשה שלמה היו בהר הבית, כמפורש במסכת סופרים (הנ"ל) "בשבת היו מתקבצים יושבי ירושלים ועולין להר הבית ויושבין בין שני שערים הללו כדי לגמול חסדים זה לזה". וראיתי מי שרצה לומר, שלא היו אלו שערים שבחומת הר הבית, אלא בתוך הר הבית עצמו היה מבנה של שני שערים. אולם לענ"ד אין זה הפשט, שלא מצינו "שערים" אלא בכניסה לחומה.
ואם תאמר, והלא המשנה במדות (פ"א מ"ג) לא מנתה אלא שער א' מן המזרח, והוא שער שושן, א"כ היאך שערי הרחמים הם משערי הר הבית במזרח? לענ"ד התשובה פשוטה, שהמשנה מנתה את השערים שנעשו לצורך המקדש: "שני שערי חולדה מן הדרום משמשין כניסה ויציאה קיפונוס מן המערב משמש כניסה ויציאה טדי מן הצפון לא היה משמש כלום שער המזרחי עליו שושן הבירה צורה שבו כהן גדול השורף את הפרה ופרה וכל מסעדיה יוצאים להר המשחה. ע"כ. הרי שנמנו שערים ששימשו לצורך המקדש וגם שער טדי, טרחה המשנה לומר שלא היה משמש כלום. [ועי' בביאורי סוגיות לראבי"ה סי' אלף קמה, שכתב, ונ"ל דהא דלא כר' אליעזר בן יעקב דאמר במסכת מידות דבעל קרי היה יוצא לחוץ דרך מחילות ויוצא דרך שער טדי. אולם התפארת ישראל (מדות א, ג כתב בשם הש"ג שכ' בשם הגאון ר' משה קאזי זצ"ל דרצה לומר שלא היה תשמיש של שער זה מיוחד לכניסה ויציאה בקביעות, רק לפרקים לחתנים ואבלים, כנזכר בפרקי דר"א. ע"כ. היינו שזיהה את שערי שלמה עם שער טדי. ולענ"ד קשה, ששערי שלמה היו שניים, ושער טדי היה אחד. ועוד, מנ"ל למהר"ם קאזיס הא, אם רבי לא שנאה, ר' חייא מנא ליה? והנראה לומר, כי הרגיש בקושייא דידן, היאך ייתכן שהיו שערי שלמה משערי הר הבית והמשנה לא מנתה אותם. לכן תי' דקושטא דמילתא דהמשנה מנתה אותם. אולם עדיין קשה, שהרי במערב, מונה המשנה רק שער אחד – שער קיפונוס – אולם בימינו יודעים אנו על לפחות ארבעה שערים – שער ברקלי, שער וורן, קשת ווילסון וקשת רובינסון. ושערים אלו מוזכרים גם אצל יוסף בן מתתיהו. ועוד, הרי גם בדרום ישנם שרידים של שער משולש מלבד השער הכפול – ובקרן העופל, ישנם שרידים של קשת כניסה להר הבית. א"ו שהמשנה לא מנתה אלא את השערים ששימשו לצורך המקדש].
[bookmark: _Toc440276831]המרחק "כמטחוי קשת"
ציון נוסף כתב הכפו"פ לזיהוי שער שושן: "לצפון הפתח הסגור אשר במזרח שאמרנו עליו שהוא שער שושן כמטחוי קשת, יש בכותלו שני שערים גבוהים מאד בכיפות מחוץ, ודלתותיהם ברזל והם סגורים לעולם, וקורין להם ההמון שערי רחמים", מפורש שהמרחק בין שער שושן לבין שערי הרחמים הוא "כמטחוי קשת".
הכפו"פ (פי"א) מזכיר את המרחק "כמטחוי קשת" גם לציון קבר אבנר בן נר: "ואל מערב המערה כמטחוי קשת, מקום אבנר בן נר", ואנו יודעים כיום, כי המרחק ביניהם הוא בין 70 ל 80 מטר. והנה, אם נמדוד כ75 מטר דרומית לשערי הרחמים – נגיע בדיוק למקום שער שושן לפי הרדב"ז – מול כיפת הסלע. אולם לפי הזיהוי הדרומי של הר הבית, גם אם נאמר שהמרחק בדרום היה מירבי – 363 אמות, יוצא ששער שושן היה כמאתיים מטרים צפונית מהכותל הדרומי, ויוצא ששער שושן נמצא כ160 מטר דרומית לשערי הרחמים – כפול מהמרחק הנ"ל. והנה, יד הדוחה נטוייה לדחות, כי המרחק "כמטחוי קשת" יכול להיות גדול מ – 80 מטר, וקשת אכן יכולה להגיע לטווח של 160 מטר. 
אולם לפי זה יקשה ביותר זיהויו של הכפו"פ של מקום שריפת הפרה (שם פ"ו): "אבל הפרה היתה נשרפת בהר המשחה, וכדאמרינן מסכת פרה פ"ג (מ"ו) כבש היו עושין מירושלם להר המשחה, פרה וכל מסעדיה יוצאין להר המשחה והוא במזרחה של ירושלם. עוד היום מקובל המקום ההוא, והוא צפוני לקבר חולדה כמטחוי קשת שפל ממנו מעט".
והנה, בזמן הכפתור ופרח זיהוי קבר חולדה היה בהר הזיתים כמו שכתב הוא עצמו, וכ"כ המהרי"ט (ח"ב יו"ד סי' לז), גם הרדב"ז בתשובה (ח"ב סי' תרלג) כתב "דקבר חולדה חוץ לירושלים הוא", וכ"כ ר' גרשון ב"ר אליעזר (אוצר מסעות עמ' 182), ור' יצחק חילו (שם עמ' 72), [ור' יוסף שווארץ (בספרו תבואות הארץ) היה הראשון שערער על הזיהוי המקובל]. והנה, אם נמדוד כשמונים מטר צפונית לקבר חולדה בהר הזיתים, ונרד מעט בהר – נגיע בדיוק אל מול כיפת הסלע – כזיהוי הרדב"ז. אולם דבר זה לא מסתדר כלל עם הזיהוי הדרומי של הר הבית – ואדרבא – ככל שתאמר ש"כמטחוי קשת" הוא מרחק גדול יותר – כן תגדל הקושיא – היאך זיהה הכפו"פ את מקום שריפת הפרה כמטחוי קשת צפונית לקבר חולדה? 
בתמונה: אם ניקח מקבר חולדה שמונים מטר צפונה ("כמטחוי קשת"), ונרד מעט במורד ההר ("שפל ממנו מעט"), נגיע לנקודה הנמצאת כמה עשרות מטרים צפונית לבית החושן. הוא לדעת הכפתור ופרח מקום שריפת הפרה האדומה. אם נתבונן במפה, נראה שמקום השריפה לדעת הכפתור ופרח נמצא מכוון מול כיפת הסלע, באופן היוצר עם החומה זווית של תשעים מעלות. 
 (
מקום השריפה לפי השיטה הדרומית
) (
קבר חולדה
) (
מקום השריפה
)[image: ]

בתמונה: תצלום של מקום שריפת הפרה (לערך) לפי הכפתור ופרח – כשמונים מטר צפונית לקבר חולדה, ומעט מערבה בהר הזיתים. שים לב: המקום מכוון להפליא מול כפת הסלע.
[image: C:\Users\user\Downloads\20150818_190457 (1).jpg]

אם כן עלינו לבאר מהו שכתב הכפו"פ, 'עוד היום ניכר שער שושן למזרח והוא סגור אבני גזית. ואם תחלק זה הכותל לשלשה חלקים יהיה זה הפתח בחלק הראשון מצד קרן מזרחי דרומי וכן ניכרים שני שערי חולדה לדרום, וכן ניכר שער הקיפינוס למערב, שער הצפון שהוא הטדי אינו ניכר שאותו צד נחרב'. 
והרב ז. קורן שליט"א תירץ תירוץ אמיתי ומסתבר, שהכפו"פ התייחס לחומת העיר כולה – הממשיכה את חומת הר הבית המזרחית עד מוזיאון רוקפלר, ואכן, לעומד ממזרח, לא ניכר כל הבדל בין סוף חומת הר הבית המזרחית – צפונית, ובין חומת העיר הממשיכה אותה בצפון. ומי שיעמוד בהר הזיתים ויביט מערבה בעיין לא מזויינת – יבחין בבירור כי כפת הסלע נמצאת בסוף השליש הדרומי הראשון של החומה כולה. 
על תירוץ זה כתב הרב סילבצקי שליט"א: "ההשערה לפיה הכפתור ופרח התייחס אל חומת העיר הקדומה (החומה השלישית) הנמשכת צפונה ואותה חילק לשלושה, כמובן מופרכת מעיקרה. מלבד לשונו הברורה המתיחסת לכותל הר הבית אותו בירר משפט קודם, הרי יודעים אנו בבירור כי בשנים ד' תתקע"ט – תתק"פ )1219-1220 למניינם) כמאה שנה לפני שהגיע רבי אשתורי הפרחי לירושלים החריבו האיובים את חומות ירושלים עד היסוד בפעולות הרס וחורבן ברוטאליות, והותירו אותה עיר פרזות חוץ מאיזור מגדל דוד של היום". 
והשיב על זה ר' בועז יעקובי שליט"א: "הנתון ההיסטורי הוא נכון, אך חלקית. נכון שיורשי צלאח אדין, עשו פרצות בחומות ירושלים כדי למנוע מהצלבנים להשתלט על ירושלים פתע. אך האם הם באמת החריבו את כל החומה עד היסוד? נתבונן בתמונה להלן, שצוירה במאה הארבע עשרה, בערך באותה תקופה בה הכפתור ופרח היה בירושלים. אכן רואים שכל החומה הדרומית באיזור הר ציון נהרסה עד יסוד, ויש פרצה גדולה בפינה הצפון מזרחית, אך האם כל החומה נהרסה? עד כדי כך שלא נשארו עוד מאה מטר בכותל המזרחי מעבר לחומת הר הבית? ברור שאין בעובדה ההיסטורית הזו כדי לשלול את ההסבר ההגיוני של הרב זלמן קורן שליט"א". [וכן אני ראיתי בספרייה הלאומית, מפה מזמן הכפתור ופרח, ואכן רואים בחומה מספר פרצות, אולם לא ערערו אותה עד היסוד]. 
[image: C:\Users\בעז\Desktop\2014-10-14 ביצורי ירושלים\Image (2).jpg]




[bookmark: _Toc440276832]שערי הרחמים
כתב הרב סילבצקי שליט"א: "זיהוי שער הרחמים הקיים היום (באב אל רח'מא) ע"י הכפתור ופרח בהמשך דבריו, כשערים שבנה שלמה המלך לחתנים ולאבלים (פי"ט ממסכת סופרים) שלשיטתו היו קיימים גם בבית שני, מגלה גם הוא כי הר הבית המקודש היה בדרום המתחם. שהרי בחומה המזרחית של הר הבית המקודש היה שער אחד בלבד (שער שושן) כמתואר במשנה במידות פ"א, אותו כבר זיהה הכפתור ופרח וקבע את מקומו בשליש הדרומי. מכאן שהת"ק אמה המקודשים מוכרחים להיות דרומיים לשער הרחמים. [דבר זה עצמו מפקיע את האפשרות להעמיד את מקום קודש הקדשים בכיפת הסלע לפי היחסים המפורשים במשנה, כפי שיבואר לקמן]". עכ"ל.
והשיב לו הרב עזריה אריאל שליט"א: "לשון הכו"פ: "ומסתברא שהם אותם שני שערים שעשה שלמה לגמול חסדים אחד לחתנים ואחד לאבלים ומנודים כמו שנזכר מסכת סופרים (פ"כ) [פי"ט] (הי"ב) רבי אליעזר בן הורקנוס אומר ראה שלמה כת של גומלי חסדים ובנה להם לישראל שני שערים אחד לחתנים ואחד לאבלים ומנודים, בשבת היו מתקבצים יושבי ירושלים ועולין להר הבית ויושבין בין שני שערים הללו כדי לגמול חסדים זה לזה. ושמא לזה קורין להם קצת שערי רחמים". ברור מדבריו ששערים אלו היו בהר הבית". 
והשיב לו הרב סילבצקי: "לא ברור מדבריו כלל. העובדה שיושבי ירושלים עולין להר הבית אינה  מכריחה ששערים אלו גבלו עם הר הבית. הדרך להגיע אל שערים אלה היתה מהר הבית". 
ולענ"ד פשט הלשון הוא ששני שערים אלו היו בהר הבית. דאם לא כן, היה צריך לבנות בניין או אכסדרה, מדוע לבנות "שער" – אם לא לכניסה להר הבית? והיכן מיקמו את השער? באמצע הרחבה? לא מסתבר כלל. והפשט הפשוט, שכוונת הפרקי דר"א היא למה ששנינו בפ"ב דמדות מ"ב, כל הנכנסין להר הבית נכנסין דרך ימין ומקיפין ויוצאין דרך שמאל, חוץ ממי שאירעו דבר שהוא מקיף לשמאל, מה לך מקיף לשמאל שאני אבל השוכן בבית הזה ינחמך שאני מנודה השוכן בבית הזה יתן בלבם ויקרבוך דברי רבי מאיר אמר לו רבי יוסי עשיתן כאילו עברו עליו את הדין אלא השוכן בבית הזה יתן בלבך ותשמע לדברי חבריך ויקרבוך, וזוהי ה"גמילות חסד" שמוזכרת בפרקי דר"א,ומסתבר שהיו השערים בהר הבית, כדי שיוכלו לזהות מי הקיף דרך שמאל.
עוד השיב הרב עזריה אריאל שליט"א: ועוד כתב (הכפו"פ): "...א"כ בהכרח יש לנו לומר שהם כותלי הר הבית. ולצפון הפתח הסגור אשר במזרח... יש בכותלו שני שערים... ומסתברא שהם אותם שני שערים שעשה שלמה... אם כן היום שאנחנו בחטאינו מבחוץ נוכל להתקרב לענין תפלה והשתחויה עד אותם הכתלים, וכן עמא דבר באים עד אותם הכותלים ומתפללים לאל יתעלה לפני אלו השני שערים שהזכרנו. וכבר בקש מהאל יתברך שלמה בתפלתו (מלכים א ח, ט) שתקובל תפלת המקום ההוא". ברור מדבריו שגם כותל שער הרחמים הוא כותל הר הבית ומקום רצוי לתפלה והשתחויה לא פחות משאר החומה המזרחית, בעוד שלדבריך (לדברי הרב סילבצקי. י.א) אין בו כל קדושה מיוחדת". ע"כ.
והשיב לו הרב סילבצקי שליט"א: "לא הבנתי מה ברור מדבריו. והרי לדברי כת"ר העדיפו את התפלה בשער הרחמים על פני התפלה בשער שושן מול מקום בית מקדשנו נכח פני אהל מועד? על כרחנו שלא היו יכולים להתקרב אל שער שושן מסיבות שונות ואין מכאן דבר הנוגע לנידון שהרי מפאת אילוצים התפללו שם. ואמנם אם נדקדק בלשון הכפו"פ נראה שלדברי כת"ר לשונו אינה מדוקדקת. מדוע כתב שניתן להתקרב עד הכתלים וכן עמא דבר בעוד שבפועל באים רק לכותל אחד הוא הכותל המזרחי לשערי רחמים. נראה שגם כאן דברי הכפו"פ ברור מיללו ומורים על כך שהת"ק אמה היו בדרום ושערי רחמים עצמם אינם מכותלי הר הבית המקודש. אך מכיון שמפאת אילוצים אי אפשר להגיע אל כותלי הר הבית מתקרבים העם אל המקום הקרוב ביותר לכתלים אלה היינו שערי הרחמים שעשה שלמה". עכ"ל הרב סילבצקי.
ולענ"ד הסיבה שהכפתור ופרח הזכיר "כתלים", היא פשוטה מאד. הכפתור ופרח ראה שבזמנו העם מתקרבים לכתלי הר הבית. מטרתו היחידה של הכפתור ופרח בבירור זה הייתה להוכיח שאכן מדובר בכתלי הר הבית ולא בכתלי העזרה. דבר זה מוכח מכמה מקומות בדבריו: "וזה שאם היו אלו חומות מרובע שכ"ב על קל"ה, היה קל"ה לבד מצפון לדרום ואנחנו רואים היום שהחומה ההולכת מצפון לדרום הרבה מאד יותר מקל"ה והיא חומת המזרח. ואם נאמר שהם חומות מרובע העזרה, כלומר מרובע קפ"ז על קל"ה, יהיה בזה גם כן הקושיא הראשונה וכו' מכל זה יראה כי מה שאנו רואים היום בזמננו זה מהכותלים העומדים האלה, שהם כותלים מחומת הר הבית. וכו' ואין טעם לומר שנאכל מן ההר כל כך, א"כ בהכרח יש לנו לומר שהם כותלי הר הבית. וכו' אם כן היום שאנחנו בחטאינו מבחוץ נוכל להתקרב לענין תפלה והשתחויה עד אותם הכתלים, וכן עמא דבר באים עד אותם הכותלים ומתפללים לאל יתעלה לפני אלו השני שערים שהזכרנו". עתה הכפתור ופרח הגיע למסקנה, שהכתלים הם אכן כתלי הר הבית, ועל כן אמר שמותר להתקרב לאותם "הכתלים" –כתלי הר הבית. להיכן העם מתקרבים? לשערי הרחמים. מדוע התקרבו לשערי הרחמים דווקא ולא לשער שושן? כנראה מסיבות טכניות. אולם ברור כשמש מדברי הכפו"פ ששערי הרחמים נמצאים בכלל הר הבית – "וכן עמא דבר באים עד אותם הכותלים ומתפללים לאל יתעלה לפני אלו השני שערים שהזכרנו. וכבר בקש מהאל יתברך שלמה בתפלתו (מלכים א ח, ט) שתקובל תפלת המקום ההוא". ואם מזכיר הוא את תפלת שלמה – וודאי נמצאים הם בחומת הר הבית המקודש. ולא הבנתי כלל היאך "דבריו ברור מיללו" ששערי הרחמים היו מחוץ להר הבית המקודש?
עלה בידינו, אם כן, שהכפו"פ לא בא לחלוק כלל על מקום המקדש.
[ואגב גררא הנה מקום איתי לתמוה על דברי הרב סילבצקי שליט"א, שכתב במכתבו לרב ליאור שליט"א, כי הדרך היחידה לצאת ידי כל הספקות, היא לחשב את הר הבית גם לפי הכפתור ופרח, וגם בהנחה שהלכה כהר"ש והרא"ש, ואם כן אין דרך לעלות להר הבית, כיוון שבצירוף שתי חומרות אלו, הנכנסים בדרום נכנסים לספק כרת. ומלבד מה שכתבנו כי לענ"ד הכפו"פ לא חלק כלל על הרדב"ז, וכן שהרא"ש לא חלק כלל על שאר הראשונים, מלבד הר"ש אשר כתב בעצמו כי "לבי מגמגם בלשון" (כמבואר לעיל), תמוה מאד, אפילו לפי שיטתו, האיך תתכן חומרא כזו? והלא ממה נפשך, אם עלינו להחמיר כמו הכפו"פ, הרי הכפו"פ עצמו פירש את משנת "רובו מן הדרום" כדעת הרמב"ם – ולא כדעת הר"ש – אם כן לא שייך להחמיר אפי' אליבא דהכפו"פ חומרא זו! וכבר אמרו בעירובין (ו: וכ"ה בתוספתא יבמות פ"א), מחומרי בית שמאי ומחומרי בית הלל - עליו הכתוב אומר הכסיל בחשך הולך, אלא, אי כבית שמאי - כקוליהון וכחומריהון, אי כבית הלל - כקוליהון וכחומריהון. וכתבו התוספות בר"ה (יד:), דהיינו אפי' יודע הלכה כמאן ומחמיר ע"ע. ואינו דומה למש"כ הרשב"א (נדה לו. ד"ה הלכתא כרב. ודף מז: ד"ה הלכה כדברי), דכאן כל החומרא לא שייכת אלא אליבא דהכפו"פ. משא"כ התם היה ספק אי כמר אי כמר. דוק ותשכח].
[bookmark: _Toc440276833]אם יש איסור טבול יום בהר הבית
כתב הכפתור ופרח (פ"ו): מסכת יבמות פרק קמא (ז:) מאי חצר חדשה, שחדשו דברים ואמרו טבול יום אל יכנס למחנה לויה. אם כן אין לנו לקרב מפתח הר הבית ולפנים, כי משם והלאה הוא מחנה לויה, וכדאיתא בתוספתא לעיל, ועדיין נאריך בזה בג"ה. ע"כ. 
ומבואר בדברי הכפו"פ: א) שטבול יום אסור להיכנס להר הבית כולו. ב) שמחמת כן אין להיכנס להר הבית בימינו.
והנה, במתני' פ"ק דכלים (מ"ח) תנן, החיל מקודש ממנו שאין גוים וטמא מת נכנסים לשם, עזרת נשים מקודשת ממנו שאין טבול יום נכנס לשם ואין חייבין עליה חטאת. אולם ביבמות (ז:) גרסינן, דתניא: מצורע שחל שמיני שלו בערב הפסח, וראה קרי בו ביום וטבל, אמרו חכמים: אף על פי שאין טבול יום אחר נכנס - זה נכנס, מוטב שיבא עשה שיש בו כרת וידחה עשה שאין בו כרת; ואמר ר' יוחנן: דבר תורה אפי' עשה לית ביה, שנאמר: (דברי הימים ב, כ) ויעמוד יהושפט בקהל יהודה לפני החצר החדשה, מאי חצר החדשה? אמר רבי שחדשו בה דברים, ואמרו: טבול יום לא יכנס למחנה לויה, ואמר עולא: מה טעם? הואיל והותר לצרעתו הותר לקרויו. ע"כ. ופירש"י, למחנה לוויה, להר הבית. [והגירסא "אמר רבי שחדשו בה דברים וכו'", כ"ה בזבחים בדפו"י ובשני כת"י, וכן תיקן הגרי"ב אצלנו, אולם בהרבה כת"י הגירסא "אמר רבי יוחנן". עיין בדק"ס השלם עמ' נט]
אולם דברי רש"י קשים: א) היכן מצינו שהר הבית נקרא "חצר"? ב) והלא המשנה חוברה לאחר זמן יהושפט, וכיצד היא אומרת שטבול יום מותר בהר הבית – ואסור רק בעזרת נשים? ג)לגירסא "ואמר רבי", קשיא טפי, דרבי עצמו חיבר המשנה – והיאך ביבמות אמר שטבול יום אסור בהר הבית – ובמשנה כתב שטבול יום מותר בהר הבית? ד) לפי דברי רש"י, לא מובן היאך למדו חז"ל שטבול יום אסור בהר הבית, שכן אם הפסוק מדבר על הר הבית – שמא בא ללמד שטמא מת אסור בהר הבית, וטבול יום היכא כתיב? 
ואכן, התוספות (ביבמות ז: ד"ה שחדשו, ובחולין ב: ובכמה דוכתי) כתבו, וא"ת, מנא ליה שחדשו מטבול יום, דלמא חדשו מטמא מת עצמו! ויש לומר דמשמע ליה שלא חדשו אלא על החצר, וחצר היינו עזרת נשים כדמוכח ביחזקאל (מד) ואילו טמא מת אסור אפי' בחיל. ע"כ. וכ"כ רבינו המאירי (ז:): "ומודה אני שלא בא לאסור (רבי יוחנן) מכח בית דינו של יהושפט בכל הר הבית – אלא בעזרת נשים. וכן פסק הרמב"ם (פ"ז מהל' בית הבחירה הי"ז), "עזרת הנשים מקודשת מן החיל שאין טבול יום נכנס לשם. ואיסור זה מדבריהם, אבל מן התורה מותר טבול יום להכנס למחנה לוויה". וחזר על הדברים בהל' ביאת מקדש (פ"ג הלכה ה- ו): "החיל משלחין ממנו גוים וטמאי מת ובועלי נדות, אבל טבול יום נכנס לשם, שכבר טבל. עזרת נשים משלחין ממנה טבול יום, אבל לא מחוסר כיפורים". [וכן דעת מרן הכס"מ, שציין מקורות לדברי הרמב"ם, ולא הביא דברי רש"י שחולק. וכן כתב הרדב"ז שם, "ואיכא מעלה אחריתי מדרבנן שלא גזרו עליה בשעה שנבנה המקדש והיינו טבול יום בעזרת נשים, ולא גזרו עליו בכל מחנה לוויה לפי שכבר טבל". וכ"כ המהר"י קורקוס שם: "שבהר הבית לא חידשו דברים אלא בעזרת נשים לחוד, שהיא נקראת חצר, אבל הר הבית אינו נקרא חצר, וזהו שלא פירוש ההיא דבחצר החדשה אטמא מת ובהר הבית, כי אינו נקרא חצר. ע"כ].
וכן כתב הרמב"ן (ז:) בשם ר"ת, דטבול יום מדרבנן הוא, והם לא גזרו אלא על מקצת מחנה לויה דהיינו החצר החדשה דהיינו עזרת נשים. וכן כתב הרשב"א (ד"ה והא דתניא מוטב) אחר שהקשה על פירש"י וז"ל, אלא נראה כמו שפי' ר"ת ז"ל, דטבול יום דקרי לאו כבעל קרי, ומדאורייתא בכל מחנה לויה משרא שרי, אלא שחדשו בה יהושפט וסיעתו, ולא גזרו בכל מחנה לויה, אלא יש מקומות שגזרו עליהם כגון עזרת נשים, ומקומות שלא גזרו כגון החיל ושאר כל ההר חוץ מעזרת נשים דהיינו החצר החדשה. והא דכתיב ואיש כי לא יהיה טהור מקרה לילה ויצא אל מחוץ למחנה וכו' ודרשינן ויצא אל מחוץ למחנה זו מחנה שכינה לא יבא אל תוך המחנה זו מחנה לויה וכתיב וכבא השמש יבא אל המחנה דמשמע דבעי הערב שמש - ה"מ למחנה שכינה אבל לא למחנה לויה, ואחר יבא - אל מחנה שכינה קאמר, ור' יוחנן לפרושי הוא דאתא דהאי עשה דקתני בברייתא עשה של דבריהם קאמר. ולדבריו ה"ה דהוה מצי למימר מוטב שיבא עשה של תורה וידחה עשה של דבריהם אלא משום דחז"ל עשו חזוק לדבריהם יותר משל תורה והעמידו דבריהם אפילו במקום תורה עשאום כאן כאלו שניהם של תורה והחמירו בזה שיש בו כרת. והשתא ניחא הא דתנן במסכת תמיד אירע קרי באחד מהן יורד והולך במסבה ההולכת תחת הבירה טבל ועלה ונתחמם כנגד המדורה ובא וישן לו אצל אחיו הכהנים אף על פי שזה טבול יום הוא לפי שלא נאסר טבול יום אלא בחצר החדשה שגזרו בה ומה שהולך תחת הבירה אף על פי שהוא בעל קרי ובעל קרי אסור בכל מחנה לויה הא אמר ר' יוחנן התם בגמ' דמחילות לא נתקדשו. ע"כ. וכיו"ב כתבו הרא"ש בתוספותיו (ז: ד"ה שחידשו בה דברים, וד"ה ר' יוחנן אמר) והריטב"א בחידושיו בשם רבינו תם (והריטב"א כתב שכ"כ גם ר"י הזקן). וכן כתב בפשטות הגאון ר' יהודה רוזאניס במשנה למלך (בפ"ג מהל' ביאת מקדש ה"ג ד"ה משלחין). וכן נראה דעת ר' ישראל משקלוב בפאת השולחן (סי' ג ס"ק כו). וכן כתב הגאון ר' בצלאל אשכנזי בהגהותיו על מסכת תמיד (כו.).
[וכן בכל ספר יחזקאל, לא מצינו פעם אחת ש"החצר" פירושו "הר הבית", כי אם עזרת נשים (ופעמים מועטות הכוונה לעזרת ישראל)].
ועינא דשפיר חזי להגאון ר' חיים אלפנדארי בספרו דרך הקדש (קדושה שלישית סימן ב), שהאריך להוכיח שהסכמת הפוסקים פה אחד, שטבול יום מותר בהר הבית בזמן שביהמ"ק קיים, וא"כ תורה יוצאת לזמנינו זה שמותר ליכנס שם כשיטבול. ואח"כ הביא דברי הרב כפו"פ, וכתב עליו וז"ל, נראה שסובר שכל הר הבית נקרא מחנה לוויה, ואסור טבול יום ליכנס שם. ותמוהים דבריו, שלא הייתה הגזירה חדשה כי אם בעזרת נשים בלבד שמשמש כניסה ויציאה, כמו שכתבו התוס' בחולין (ב:) ובמקומות אחרים (זבחים לב. ועוד), וכן אמרו בירושלמי פ"ק דחגיגה (ה"א) וכו' (ע"ש בחזו"נ דדחה הראייה מהירושל') ומה יענה הרב למתניתין דידן דלא קתני גבי הר הבית כי אם שאין נכנסים לשם זבין וזבות, וטבול יום מני לה לקמן גבי עזרת נשים מקודשת, והיא דרבנן, אבל בהר הבית מותר לגמרי. 
ואשוב אתפלא שבדף כ"ה (בהוצאה החדשה – עמוד קיג), אחר שהביא כותלי הר הבית והשערים אשר בה, כתב אחר כך, א"כ היום שאנחנו בחטאינו מבחוץ נוכל להתקרב לעניין תפלה והשתחוואה עד אותם כתלים וכו' לפני אלו ב' השערים וכו', אח"כ הביא שטמא מת מותר בהר הבית, ולא טמא מת בלבד, אלא אפילו מת עצמו. ותימא, דכיוון שטמאי מת שצריכין הזאה הרי הם מותרין ליכנס בטומאתן להר הבית, למה כתב שאין לנו לקרב מפתח הר הבית ולפנים, כיוון ששאר טומאות נטהרים במקווה. 
ובקונטרס הרב מהרימ"ט כתב בשם האלהי מהר"ר סולמאן ז"ל שהבין בכוונת הכפו"פ שאסר ליכנס בחיל, שהרי אין טמאי מתים נכנסים לשם כדתנן במתני' גבי החיל מקודש. והרב ז"ל השיב לו, שא"כ לא היה לו לכתוב מטעם מחנה לוויה, שכן כתב כי משם והלאה מחנה לוויה כדאיתא בתוספות וכו'. ולעניין מעשה, אף שהוכחנו מסתם מתניתין שמותר ליכנס בהר הבית כשיטבול, וכן נראה מסתמיות הפוסקים, וכן כתב הרב מהרימ"ט ז"ל, עם כל זה אין למי שנהג איסור ולא ידע טעמו אין להתיר. עכת"ד.
אולם הרב יחיאל שטרנברג, כתב במאמרו (בנספחים של ההוצאה החדשה של הכפו"פ, עמ' רצה) על דברי מהרח"א הנ"ל: "אמנם בחזון נחום יצא לחזק המנהג שלא לילך במסילה, משום שאותם חסידים ואנשי מעשה חששו למ"ד טבו"י דזב כזב, וא"כ איסור כניסת טבו"י להר הבית הוא מדאוריתא ויש לחוש שלאחר טבילה וקודם הערב שמש יכנסו אנשים בטעות להר הבית, ועוד שכולנו היום ספק זבים וצריכים לספור ז' נקיים ולטבול כדין זב, וישנם חששות גדולים שאנשים שלא ידעו כל פרטי ההלכה יבואו להכנס למקום האסור. ונראה שזו כונת הכפו"פ שאסר כניסה לכל הר הבית והוסיף שכן המנהג, משום שישנם חששות רבים, וכיון שמצינו שחז"ל כבר חששו בדברים אלו ותקנו שטבו"י לא יכנס להר הבית, מסתבר ליה שגדרו גדר בזה"ז להמנע מכל ספק וחשש..." 
והכפתור ופרח הלך בדרכו של רש"י, אולם כיוון שרוב מניין ובניין של רבותינו סבירא להו כהרמב"ם, הלא הם רבינו תם, ר"י הזקן, הרמב"ן, הרשב"א, הרא"ש, רבינו המאירי, הריטב"א, המהר"י קורקוס, ר' בצלאל אשכנזי, הרדב"ז, מרן הכסף משנה, הגאון משנה למלך, בעל פאת השולחן והגאון רבי חיים אלפנדארי, ודבריהם מסתברים מכח הסוגיות, הכי נקטינן. ועל כן להלכה טבול יום מותר בהר הבית – ואסור בעזרת נשים. 
[bookmark: _Toc440276834]אבן השתייה – אבן מיטלטלת?
הרב סילבצקי שליט"א, בבואו לערער על דברי הרב זלמן קורן שליט"א, כתב כדברים האלה: "ההנחה השניה עליה בנויה ההוכחה הטופוגרפית למיקום המקדש היא שאבן השתיה היתה אבן הסלע של הר הבית. אך עיון בדברי חז"ל יעמיד דבר זה בספק. לשון המשנה ביומא (ה', ב') היא – "אבן היתה שם מימות נביאים ראשונים ושתיה שמה". הלשון מורה על כך שלא מדובר באבן הסלע של כל הר הבית מששת ימי בראשית הידועה וגלויה לעין כל, כפי שנמצא כיום מתחת לכיפת הסלע. לכאורה מדובר באבן מסוימת הנקראת שתיה (ולא הר הבית עצמו) שנמצאת במקום קה"ק (או נתגלתה בו) מימות נביאים ראשונים. וראה בתוספתא נגעים פרק ו' הלכה ב' – "ואין מקימין בה קברות חוץ מקברי בית דוד וקבר חולדה הנביאה שהיו שם מימות הנביאים הראשונים... ואין מקימין בה אילנות חוץ מגנת ורדין שהיתה שם מימות נביאים הראשונים". ובירושלמי בעירובין (המובא לעיל) – "כמה יגעו נביאים הראשונים לעשות שער המזרחי שתהא החמה מצמצמת בו באחת בתקופת טבת ובאחת בתקופת תמוז". המונח נביאים ראשונים בא לאפוקי מחגי זכריה ומלאכי שהיו אחרונים ומתייחס אל דוד ושמואל כפי שאומרת הגמ' בסוטה (מ"ח ע"ב ובפרש"י ביומא נ"ג ע"ב). משמעות הדברים היא שלא מדובר באבן הסלע של כל הר הבית כלל כי אם באבן הניטלת (או סלע גדול) שהונחה שם או נתגלתה בימיהם (וראה ברדב"ז – "גם שמעתי שהמלכים שעברו חפרו שם למצוא יסוד האבן הזאת ולא מצאו", משמע שיש מעלה מיוחדת בכך שאי אפשר להגיע ליסוד האבן אף שעקרונית יש לה יסוד ואין היא אבן הסלע של ההר כולו). עכת"ד.
ולענ"ד הביטוי "מימות נביאים ראשונים" אינו מוכיח שהיא אבן מיטלטלת, שהרי אמרו ביומא (נד:), ושתייה הייתה נקראת, תנא, שממנה הושתת העולם. תנן כמ"ד מציון נברא העולם. ע"כ. ופשט הדברים הוא, שמדובר באבן יסוד ולא באבן מיטלטלת – שהרי מאבן יסוד מושתת העולם. ועיין עוד במסכת שמחות (חיבוט הקבר פ"א): ה' בחכמה יסד ארץ כונן שמים בתבונה, ללמדך שכשברא הקדוש ברוך הוא את עולמו, כילוד אשה בראו. מה ילוד אשה מתחיל מטבורו ומותח לכאן ולכאן לארבעת צדדיו, כך התחיל הקדוש ברוך הוא לברוא את העולם מאבן שתיה ומקדש הקדשים, וממנה הושתת העולם, ולכך נקראת אבן שתיה שממנה התחיל הקדוש ברוך הוא לברוא את עולמו. ע"כ. אם כן מפורש שאבן השתייה היא סלע יסוד.
ומה שהקשה ממש"כ "מימות נביאים ראשונים", הגע בעצמך, מימות נביאים ראשונים היא שם, או מבריאת העולם היא שם – שכן העולם נברא מציון? ואני אמרתי לתרץ, שכוונת המשנה שמימות נביאים הראשונים היא נתגלתה. שו"ר שכ"כ הגרי"מ טוקצ'ינסקי (עיר הקדש והמקדש ח"ד עמ' י).  וכך משמע בגבורות ארי (יומא נג: ד"ה מימות נביאים). אחר כתבי זאת ראיתי לגאון ר' עמנואל חי ריקי, בספרו הון עשיר (יומא פ"ה ד"ה מימות נביאים), שגם כן נתקשה בזה, וכתב וז"ל: מימות נביאים ראשונים. לא ידענא מאי קאמר, דכיון דממנה הושתת העולם שמשום הכי נקראת שתיה וארז"ל שהעולם מציון נברא כדאיתא בש"ס (דף נד:), א"כ מששת ימי בראשית היתה צריכה להיות שם, וא"כ אמאי תנן מימות נביאים ראשונים שהם שמואל דוד ושלמה כדאיתא בפ"ט דסוטה דף מ"ח ע"ב. אחר זה ראיתי בזהר פרשת נח דף ע"ב ע"א דמקשה כזה על פסוק (בראשית כח, כב) והאבן הזאת אשר שמתי מצבה. ומתרץ ע"ד הסוד ע"ש.
ועל פי הפשט י"ל דמימות נביאים ראשונים אגבוה מן הארץ ג' אצבעות קאי דאז נגבהת, מה שלא היתה כן מימי קדם שהיתה טמונה בארץ ונכסית מעיני כל, ולישנא דמתניתין נמי דייקא דלא קתני אבן היתה שם גבוה מן הארץ ג' אצבעות מימות נביאים ראשונים או מימות נביאים ראשונים אבן היתה שם גבוה מן הארץ ג' אצבעות, אלא הפסיק במימות נביאים ראשונים בין אבן היתה שם לגבוה מן הארץ, להורות מאי דאמרן.
אבל עדיין לא מתיישב לישנא דמתניתין שפיר, דאי הכי הכי הוה ליה למימר אבן היתה שם ושתיה היתה נקראת מימות נביאים ראשונים גבוה וכו', אם לא שנאמר דהואיל והיתה מכוסה לא נקראת בפי הכל בשמה כי לא ידעו ממנה עד שנתגלתה, נמצא שאף שמה לא נתגלה אלא מימות נביאים ראשונים, ואמת הוא שהויו של ושתיה לפי פירוש זה היתה ראויה להיות על מימות, ולימא הכי ומימות נביאים ראשונים שתיה היתה נקראת וגבוה וכו', אלא דאיכא למימר דשינה התנא מקומה וסמכה לשתיה לאשמועינן אגב ארחיה למה נקראת כן, והוא מפני שממנה הושתת העולם הנברא בוו ימים כדכתיב (שמות כ, י. לא, יז) כי ששת ימים עשה ה' את את השמים ואת הארץ.
ועוד על פי דרכנו יש לפרש לישנא דמתניתין כפשוטו, כי באמת לא היתה האבן הזאת שם על הארץ אלא מימות נביאים ראשונים, אבל מימי קדם לא היתה שם אלא במקום אחר והוא תחת הארץ ולא על פניה שהוא מקום עמידת הארון הנזכר, ודוק כי זה הוא אמיתות פירוש כוונת התנא לע"ד, דהא יסוד העגול הוא המרכז כדאיתא בתקוני זהר והמרכז באמצעו עומד, ואם כן האבן הזאת שממנה הושתת העולם העגול ככדור היתה צריכה להיות באמצעית עובי הארץ כמרכז בעגולה, ע"ד שתתפשט כל עובי האדמה סביב סביב לה, אלא שהתחיל להתפשט כנגד נקודת ציון וזה יהיה מאי דאמור רבנן העולם מציון נברא אלא דקמפלגי אי מאמצעיתו נברא או מסביבו (יומא שם), כלומר אי נתפשט שארית כדור הארץ אחר שנתפשט כנגד נקודת ציון מהאבן עצמה סביב סביב לה וזהו מאמצעיתו, או אי נתפשט אח"כ מנקודת ציון סביב סביב האבן, אבל לעולם עד גמר כדור הארץ היתה האבן אשר היא המרכז כי ממנה הושתת הכדור ההוא באמצעיתו מכוסת בעובי האדמה ולא על פניה, אלא שאח"כ היתה עולה מעט מעט עד שבימות נביאים הראשונים ישבה לה על פניה ועלתה עד ג' אצבעות, כנגד השלשה מלכים ראשונים שמלכו על ישראל כי מצא מין את מינו ונעור, והם שמואל שהמליך את שאול, ולא נזכר שאול בעצמו על כי עליו נאמר (שמואל א' טו, יא) נחמתי כי המלכתי את שאול. ודוד ושלמה, ולא עלתה עוד כי שלמה היה מלוי הלבנה ועליה בנה את בית המקדש ואח"כ היתה הלבנה הולכת וחסרה, שלא היו למלכים משלמה ואילך עליה כי אם ירידה עד שנחרב הבית, ולכן אף האבן הזאת לא עלתה עוד, וסודה ידוע ליודעי חן. עכת"ד. 
עוד כתב הרב סילבצקי שליט"א: ובזוה"ק בפ' נח עה"פ ויאמר אלוקים לנח וכו' זאת אות הברית וכו' - דוד מלכא חביבותא ודבקותא דיליה בהאי אבן הוה (אבן השתיה) ועלה אמר אבן מאסו הבונים היתה לראש פנה וכד בעא לאסתכלא בחיזו יקרא דמריה נטל להאי אבן בידיה וכו' " עיי"ש". עכ"ל. 
ולענ"ד פשוט כביעתא בכותחא, שהזוהר הקדוש מתכווין למדת "מלכות", וכלל וכלל לא לאבן השתייה כפשוטה. אדרבא, המעיין שם יראה להיפך, וז"ל הזה"ק שם, א"ל שאילנא על מה דאמרת בפסוקא דא והאבן הזאת אשר שמתי מצבה יהיה בית אלהים דדא אבן שתיה היך אפשר דהא אבן שתיה עד לא אתברי עלמא הות ומנה אשתיל עלמא, ואת אמרת אשר שמתי דמשמע דיעקב שוי לה השתא וכתיב ויקח את האבן אשר שם מראשותיו, ותו דיעקב בבית אל הוה ואבנא דא הות בירושלם וכו'. ועל זה תי' הזוה"ק דלעולם מינה אשתיל עלמא, ומה שיעקב אמר "אשר שמתי", וכן דוד שנטל אותה בידיו וכו', הכוונה לספירת מלכות.  
עוד כתב הרב סילבצקי שליט"א: "גם הרדב"ז עצמו שנקט שהצ'כרא היא אבן השתיה סבר שלאבן השתיה יש יסוד ואין היא סלע האם, בשונה מן המציאות. יעויי' בתשובתו שכתב – "גם שמעתי שהמלכים שעברו שם חיפשו למצוא יסוד האבן הזאת ולא מצאו". משמע שאכן מדובר באבן ככל האבנים שיש לה יסוד, רק גדולה היא כל כך עד שלא מצאו אותה, או שמא אי היכולת למצוא את יסודה הוא מסגולותיה. הידיעה הברורה היום, שהצ'כרא היא סלע האם של ההר, ולא שייך לדבר בה מעניין יסוד האבן כפי הנחת הרדב"ז, מערערת את תשובת הרדב"ז כולה". 
ועל זה העיר הרב עזריה אריאל שליט"א: "כל הפיסקה - טענה חלשה מאוד". והשיב הרב סילבצקי: "הכל בעיני המתבונן. אם כוונת כת"ר היא שהרדב"ז רק מבקש להוכיח שקרקע הר הבית הושפל ולכן תאר את מחשבת המלכים שביקשו למצוא את יסוד האבן אף שהוא עצמו לא סבר כן, אני מקבל. ובעיקר דעת הרדב"ז כבר כתבתי לעיל שכנראה סבר שקה"ק הוא בצכרא מפאת גובה האבן".
ולענ"ד הצדק עם הרב אריאל. שכן לפי הרב סילבצקי, הרדב"ז, ועוד כחמישים ראשונים ואחרונים, לא שמו לב שדבריהם מנוגדים לפשט משנה. מה גם, שהראנו לעיל, כי יש מקור מוצק במסכת שמחות לכך שאבן השתייה היא סלע יסוד, וכן כתבו הזוה"ק, בעל הון עשיר והגרי"מ טיקוצ'ינסקי. ולא עוד אלא, שלדברי הרב סילבצקי, הרדב"ז לא הכיר את המציאות שפסק לגביה. כל אלו דחקים גדולים. ולגופו של דבר, מדברי הרדב"ז אין כל ראייה שלאבן השתייה יש יסוד, והדבר היחיד שמוכח, הוא שהמלכים חפרו למצוא את יסוד האבן, ולא מצאו. אין מכאן כל ראייה שאכן יש לאבן יסוד.  
[bookmark: _Toc440276835]לשכת הנזירים
עוד כתב הרב סילבצקי שליט"א: גם אם נתעלם ממה שכתבנו לעיל ונניח שמקום המקדש היה בפסגת ההר ולא במורדו, ונקבל את ההנחה שאבן השתיה היתה אבן הסלע של ההר, לפיה אפשר לבדוק את ההיתכנות הטופוגרפית. מאותה הבחינה הטופוגרפית עצמה יתברר שלא יתכן בשום פנים לזהות את הצ'כרא כאבן השתיה במקום קודש הקודשים. שהרי מלבד אבן השתיה, ידוע לנו שבלטה אבן הסלע של הר הבית בלשכת הנזירים שבעזרת נשים, כמפורש במשנה בכלים (פ"ו מ"ב ובפיה"מ לרמב"ם). אם נציב את מקום קודש הקודשים בכיפת הסלע יתברר, כי בכל קנה מידה של האמה, תהיה לשכת הנזירים (בקרן דרום מזרחית של עזרת נשים) גבוהה כעשרה מטרים לפחות (!) מאבן הסלע של ההר ולא יתכן שבלטה שם. אם נטען כי נכתש סלע ההר משום "ערו ערו עד היסוד בה", ערערנו בזה כמובן גם את כל האפשרות למצוא את מקום המקדש בדרך טופוגרפית". עכ"ל. 
טופוגרפיה זהו נושא מעניין, אבל איננו נצרכים לו ולא על פיו אנו עולים להר הבית. נאמנים עלינו דברי הרדב"ז, "שערו ערו עד היסוד בה" וממילא לא על הפרשי גבהים אנו נשענים. הפרש גבהים כזה אינו תיובתא לרדב"ז בשום פנים ואופן, שהרי הוא עצמו כתב שהגבהים נשתנו בהר. אם הייתה אבן הסלע יותר גבוהה ממה שהיא צריכה להיות –הייתה זו קושיא, אבל סלע נמוך ב-10 מטרים, אין בו כדי לסתור את דברי הרדב"ז. ואכן כן, לא פוסקים הלכה על פי טופוגרפיה – כי אם על פי דברי רבותינו הפוסקים. כמובן, שהטופוגרפיה יכולה לסייע לכאן ולכאן. טענת הרב סילבצקי שליט"א, שהרדב"ז זיהה את אבן השתייה על פי הטופוגרפיה של ההר, קשה ביותר. מכיוון שהרדב"ז היה צריך להזכיר זאת ולו ברמז – שזו אכן הסיבה שעל פיה זיהה את אבן השתייה. ועוד, הרדב"ז כתב וחזר על כך "כי הדבר ברור שתחת הכיפה שם אבן השתיה בלי ספק הנקרא אצלם אלצכרא". הרדב"ז אמר זאת בהחלטיות שאינה משתמעת לשתי פנים, ואילו זיהוי טופוגרפי אינו יוצא מכלל ספק – מה גם שהרדב"ז עצמו כותב כי נשתנתה הטופוגרפיה בהר. בנוסף, כפי שהראנו, כמה וכמה מרבותינו עוד לפני הרדב"ז הזכירו מסורת זו, אם כן – מה הפלא שלרדב"ז הגיעה המסורת הנ"ל?
[bookmark: _Toc440276836]דברי הרד"ק
וראיתי במאמר אחד, בו רצה המחבר לטעון שמדברי הרד"ק נראה שלא קיבל את דעת הרדב"ז: 
הרד"ק כתב בפירושו לישעיה (סד, י) על הפסוק: "בית קדשנו ותפארתנו אשר הללוך אבתינו היה לשרפת אש וכל מחמדינו היה לחרבה" – "בית קדשנו – אבותינו הללוך בו והיה לשרפת אש בראשונה ובשניה, ועודנו בחרבנו כי לא נבנה מעולם מקום המקדש ביד הגוים"
אולם לענ"ד אין מכאן כל ראייה. שלא נתכווין הרד"ק לשלול קיום מבנה אחר על מקום המקדש, אלא שבית המקדש לא נבנה כל זמן שמקום המקדש ביד הגוים. וזהו פשט הפסוק, "בית קדשנו ותפארתנו אשר הללוך אבותינו היה לשריפת אש, וכל מחמדינו היה לחרבה". וכבר כתבו הבית יוסף,  המג"א, הברכ"י, הגר"א, המשנ"ב וכל האחרונים באו"ח סי' תקסא, שירושלים בחורבנה היינו שהיא בידי הנכרים. ולזה בלבד נתכווין הרד"ק, דאי לא תימא הכי, מה הקשר של זה שלא נבנה מבנה אחר לבין הפסוק? וכי אם נבנה מסגד על מקום המקדש המקדש כבר לא חרב? וכן מוכח ממש"כ הרד"ק אח"כ, וכל מחמדינו היה - בית המקדש והנה הוא לחרבה זה כמה שנים. ע"כ. הרי שנתכווין שבית המקדש חרב, כלל לא לפסוק הלכה על מקום המקדש. וכן מוכח ממש"כ הרד"ק בפסוק קודם: ערי קדשך - והבט ערי קדשך שהיו מדבר ציון וירושלם שהיו משכן כבודך הנה הם מדבר ושממה, אף על פי שאחר חרבנה שבו הגוים ובנו אותה כיון שאין ישראל עליה הרי היא חרבה ושממה מיושביה, ועוד כי בידם תחרב מזמן [לזמן], כי יבאו אדומים ויקחוה מיד ישמעאל ויחריבוה והנה היא היתה בזה הענין מיום גלות ישראל ממנה. עכ"ל. ומוכח כדאמרן. מה גם שאפילו לדבריהם, הרד"ק לא היה מימיו בארץ ישראל, אלא נולד ונפטר בפרובנס, ואין להקשות מדבריו על עשרות תלמידי חכמים שהיו בירושלים וראו את מקום המקדש. ותו לא מידי.
[bookmark: _Toc440276837]דעת הגר"ש גורן: כפת הסלע – מקום המזבח
והנה הגר"ש גורן בספרו (הר הבית עמ' 207) הקשה קושיא גדולה על שיטת הרדב"ז: ממרכז כפת הסלע עד הכותל המזרחי של הר הבית, ישנם 186.5 מטר, שהם 321.55 אמה לפי שעור החזו"א, אשר צדקת דעתו הוכיח הגר"ש גורן מת"ק אמה של הר הבית. והנה, העזרה הייתה באורך 187 אמה, ועוד 135 אמה של עזרת נשים, סה"כ 322 אמה. הוסף עליהן 10 אמה של החיל, סה"כ מהכותל המערבי של העזרה, עד החומה המזרחית של החיל, נמצאו 332 אמה. הורד מהן י"א אמה שבין חומת העזרה לחומת ההיכל, סה"כ 321 אמה מן כותל ההיכל המערבי עד החיל. נמצא שאף אם לא נשאיר שום רווח בין הסורג לשער המזרחי של הר הבית, היתה רק חצי אמה בין כותל הכניסה מהר הבית ובין הסורג. [והגר"ש גורן כתב שתחסר חצי אמה, ונראה שט"ס נפל בדבריו, שהרי המרחק הקיים גדול בחצי אמה מהמרחק המינימאלי, דוק ותשכח].
[bookmark: _Toc440276838]מקום אבן השתייה בקדש הקדשים
וכ"ז לשיטת הרמב"ם (פ"ד מהל' בית הבחירה ה"א), שכתב שאבן השתייה הייתה במערב קדש הקדשים ["אבן הייתה בקדש הקדשים במערבו, שעליה היה הארון מונח, ולפניו צנצנת המן ומטה אהרן"], וכ"כ הרד"ק (דברי הימים לה, ג). וכ"כ הרדב"ז (ח"ב סי' תרצא) "היא אבן השתייה אשר עליה היה הארון בבית קה"ק לצד מערב". אולם התוס' יו"ט במס' יומא (פ"ה מ"ב) תמה על הרמב"ם מסוגיא דמגילה (י:) [ובב"ב צט.], דגרסינן התם: אמר רבי לוי, דבר זה מסורת בידינו מאבותינו, מקום ארון אינו מן המדה. תניא נמי הכי: ארון שעשה משה יש לו עשר אמות לכל רוח, וכתיב, ולפני הדביר עשרים אמה ארך, ועשרים אמה רוחב, ארון גופיה היכא הוה קאי? אלא לאו שמע מינה: בנס היה עומד.ע"כ. ומשמע מכאן שהארון היה במרכז קודש הקדשים. ואכן, רש"י ביומא (נב. ד"ה הגיע לצפון) כתב, "ומשנכנס לתוך החלל, הפך פניו לדרום לילך עד בין הבדים שהם באמצע החלל, כדאמר מר (ב"ב שם), ארון שעשה משה היה לו אויר י' אמות בבית קה"ק לכל רוח ורוח". וכן כתבו התוס' במנחות (צח: ד"ה דוחקין), "דארון באמצע קה"ק היה, ולכל צד היה י' אמות, ומקום ארון אינו מן המדה" .
אולם הגאון ר' חיים אלפנדארי בס' דרך הקודש (קדושה עשירית סי' ב), כתב בשם המהרי"ט בקונטרס צורת הבית מכת"י, שגם כן תמה על הרמב"ם מהסוגיא הנ"ל, וכתב בשם ספר חנוכת הבית (סי' נז), שהרמב"ם מפרש האי "עשר אמות לכל רוח", לרוח צפון ורום דרום בלבד, ולא למזרח ולמערב, שהרי כל ראייתי מאורך הכרובים, והרי הכרובים צפון ודרום קיימי, אם כן לא הוכיח התלמוד אלא על צפון ודרום, ועל מזרח ומערב לא דיבר כלל. וכדעת הרמב"ם כתב ג"כ הרשב"ם בבבא בתרא (צט: ד"ה ארון), "ארון שעשה משה כשניתן בבית קדש הקדשים שעשה שלמה שהוא כ' על כ', יש לו י' אמות ריווח לכל רוח ורוח לימינו ולשמאלו, הרי כ' בלא ארון, ולפניו עשרים עד הדביר. ודו"ק.
אולם בב"ב (כה.) תנינן, אין עושין בורסקי אלא למזרח העיר. רבי עקיבא אומר: לכל רוח הוא עושה, חוץ ממערבה. ובגמ', מפני שהיא תדירא, ומאי תדירא, תדירא בשכינה, דאריב"ל: בואו ונחזיק טובה לאבותינו שהודיעו מקום תפלה, דכתיב, וצבא השמים לך משתחוים. והקשו שם התוס' (ד"ה וצבא השמים), וא"ת, ואמאי לא נדע מקום תפלה מבית המקדש שהיתה שם שכינה במערב? וי"ל דמשם אין ללמוד, דאע"ג דשכינה בכל מקום אי אפשר להשים ארון וכפורת אלא בצד אחד. וריצב"א אומר דמשם אין ללמוד דשכינה במערב דנהי דבית קדשי הקדשים היה במערב המקדש מ"מ הארון שהשכינה שם כדכתיב ונועדתי לך שם היה במזרח בית קדשי הקדשים. ע"כ. והתוי"ט בב"ב (במשנה הנ"ל) כתב שמדברי הריצב"א משמע שהארון היה נתון במזרח. אולם הגאון מהרח"א כתב ע"ד (שם), ואחר המחילה הרבה אין להוכיח מדברי התוס' דס"ל דשכינה במזרח, אלא שכוונתם לומר דלא מצינן למילף דשכינה במערב כיוון שהארון היה באמצע, אפשר ששכינה במזרח ובכל הצדדים בשווה. וי"ל ע"ד, ואכמ"ל.                                                
[ועי' מה שתי' בעל דרך הקדש דברי הרמב"ם, ומה שהשיג עליו הגר"ש גורן (עמ' 210), לענ"ד בצדק].                                                   
ומכל מקום, אף לפי שיטת התוספות, נוכל להוסיף י' אמות במזרח, ולפי"ז אבן השתייה הייתה במרחק 311 אמה מתחילת החיל במזרח, אולם עדיין יוצא שהחיל היה רחוק רק י' אמות משער המזרח. ודבר זה סותר את המשנה במדות (פ"ב מ"א), הקובעת שבצד המזרחי הייתה הרחבה הפנויה השנייה בגודלה בהר הבית. [ויש להעיר, וכן הגר"ש הרגיש בזה, כי זו אינה קושיא כלל, כי לדעת הרמב"ם, והכפו"פ, והתוי"ט, עזרת הנשים בכלל הר הבית היא]. עוד הוסיף הגר"ש גורן, כי אםי' אם נוריד י"ז אמה של כותל קה"ק (כותל ההיכל שש, והתא שש, וכותל התא חמש, מדות, ד,ז), יוצא שאבן השתייה היתה מרוחקת מן הסורג במזרח 305 אמה, וא"כ היה ריוח בין הכותל המזרחי של הר הבית ובין הסורג של 16 אמה. והנה, אף אם נחשב 135 אמה של עזר"נ, ועוד 10 אמות של החיל, ועוד 10 אמות (לדעת רש"י ותוס' שאבן השתייה היתה במרכז קה"ק), נגיע למרחק מירבי של 155 אמה לכותל המזרח, ועוד 187 אמה של העזרה, סה"כ  342 אמה, א"כ נותרו למערב 158 אמה לכל הפחות, בניגוד למשנה במדות. ועל פי זה, טען הגר"ש גורן, אי אפשר לקבל את זיהוי הרדב"ז והדעה הרווחת בהיסטוריה ובפוסקים.                   
[bookmark: _Toc440276839]חישוב האמה על פי רוחב הר הבית
עוד טען הגר"ש גורן נגד זיהוי הרדב"ז והמסורת המקובלת, ממה ששנינו בכ"ד, "הר הבית סטיו כפול היה, סטיו לפנים מסטיו" (ברכות לג:), ופירש"י, איצטבאות זו לפנים מזו בהיקף עגול לישב שם. וכן כתוב ב'תולדות מלחמות היהודים' ליוסף בן מתתיהו (ספר ה, א-ב), בו מתאר הוא את האולמים אשר הוקמו על האשיות שהעלו מלמטה סביב להר הבית שהרחיבו אותו. וז"ל: "כי כל האולמים (האסטוניות) היו כפולין (סטיו לפנים מסטיו), ורוחב האולמים היה כשלשים אמה". הרי יש לנו כבר יותר מ60 אמה מרווח פנוי ממתקני העזרה. והקשה הגר"ש גורן, וכי נאמר שאולמים אלו, או סטיו לפנים מסטיו, לא היו בנויים כלל בצד המזרחי של הר הבית בכניסה הראשית לבית המקדש, כ"א ברוחות אחרות? והרי יוסף בן מתתיהו מספר שבין הכניסה להר הבית עד הסורג, היתה ככר מתחת לרקיע , שהיה רצוף אבנים צבעוניות. והעובר דרך הככר הזה (הר הבית – החצר החיצונה) אל המקדש השני, הגיע עד מחיצת אבנים סביב למקדש (הסורג), אשר הייתה גבוהה ג' אמות וכלילת יופי במלאכתה", וכי כל זה מדובר על כ' אמה ריווח שנשאר במזרח בסה"כ, והוסיף הגר"ש גורן, כי כל זה בנוסף לסתירות החמורות האחרות שיש בין אבן השתייה המתוארת במשנה ובתוספתא, לבין הסלע הנקוב שתחת כיפת הסלע שלפנינו, בהן מתלבט הרדב"ז לתרצן ולהסבירן בהשערות דחוקות ביותר, שאינן מתקבלות כלל על הדעת. עוד טען הרב גורן, כי הפוסקים זיהו את כפת הסלע כמקום המקדש ולאו דווקא כמקום אבן השתייה, למשל ר' בנימין מטודילה, שביקר בירושלים בשנת ד'תתקכ"ח, כותב על מסגד עומר "ושם טמפלו דומינו, והוא היה מקום המקדש ובנה עליו עומר אבן אל כטאב כיפה גדולה ויפה עד מאד", ועל פי זה בנה הגר"ש גורן תאורייה חדשה (פרק כ), שאף חכם בישראל לא אמר אותה לפניו, כי בניגוד למקובל במסורת היהודית והערבית, אין הסלע המנוקב "הצאחרא" אבן השתייה, אלא אולי השיתין.
אולם אחר המחילה, לענ"ד לא קשיא מידי. דהנה, כל קושיית הגר"ש גורן, היא לפי הנחת יסוד שהאמה היא בשיעור החזו"א. אולם כתבנו בקונטרס המצורף, כי לעניות דעתנו יש לשער האמה על פי גודל הגר"ח נאה, לא יותר מ-48 ס"מ. ולפי זה, 186.5 מטר, אינם 321.55 אמה, כי אם 388.5 אמות. והנה, אם נחשב כדעת הרמב"ם והרד"ק והרשב"ם (שוודאי עלינו להחמיר כמותם, ולא להיכנס לבית הספק ללא סיבה), שאבן השתייה הייתה במערב קה"ק, ונוריד את 17 האמות של עובי כותל ההיכל, ואת 11 האמות  שבין כותל ההיכל לכותל העזרה, יוצא שעלינו להוריד מ332 אמות שבין חומת העזרה המערבית עד החיל במזרח, 28 אמות, אם כן החיל במזרח הוא במרחק 304 אמות מאבן השתייה לשיטת הרמב"ם ודעימיה (שכן לשיטת רש"י והתוס' יש להרחיק עוד י' אמות מערבה, דהיינו 294 אמות מאבן השתייה, וכ"ז בהנחה שאבן השתייה הייתה בקצה הכי מזרחי של האבן שבכיפת הסלע, לחומרא). יוצא, שלפי הגר"ח נאה, יש 84.5 אמות פנויות למזרח אחרי החיל לדעת הרמב"ם, ו-94.5 אמות לדעת התוספות, ובזה סרה קושיית הגר"ש גורן זצ"ל על המסורת המקובלת מדורי דורות בעם ישראל, כי תחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה.
ולענ"ד בזה תשובה ג"כ למש"כ הרב סילבצקי שליט"א: "גם מבחינה תכנונית העמדת המקדש באופן זה כאשר כיפת הסלע היא מקום קדש הקדשים, מתמיהה ומשוללת כל הגיון. כל מי שיעמיד את קודש הקדשים בכיפת הסלע יגלה שהקרן המזרחית צפונית של עזרת נשים קרובה מאוד לכותל המזרחי של ההר, דבר היוצר מבנה מוזר ולגמרי לא אסטתי של העזרות ומכריח מעבר צר ביותר בצד המזרחי של הר הבית. יש להוסיף על כך את הסטיו המזרחי ועוד עשר אמה של חיל דבר היוצר מעבר עוד יותר צר ובלתי הגיוני למעבר המוני בית ישראל. היתכן שעברו כל המקיפין מימין (כמפורש במשנה) במעבר הצר הזה שבין חומת הר הבית והפינה המזרחית צפונית של העזרה?" עכ"ל. אולם לפי האמור אתי שפיר, שכן זהו רק לפי אמות החזו"א, אולם לפי אמות הגר"ח נאה, יש 84.5 אמות פנויות למזרח אחרי החיל לדעת הרמב"ם, ו-94.5 אמות לדעת התוספות, ו42-47 מטר הם בהחלט מרחק אסטתי.
ומה שכתב הרב גורן כי "את צדקת אמת החזון איש, הוכחנו מרוחב הר הבית", כוונתו לפרק טז, שם כתב הגר"ש גורן, כי בקו העובר דרך כיפת הסלע מהחומה המזרחית לחומה המערבית של הר הבית שלפנינו, ישנם בדיוק 290 מטר, שהם בדיוק 500 אמה לדעת החזון איש, שקבע כי אורך האמה 58 ס"מ, ואם כן מכאן הוכחה מעל לכל ספק שדברי החזון איש הם אמת לאמיתה, ופסק בסוגיא סבוכה זו מכח סוד ה' ליראיו וכו'. 
אולם לעניות דעתי אעיקרא דדינא פירכא, שהרי חומות הר הבית שלפנינו, כידוע אינן מקבילות. ובמדידה שביצעתי במפה מדוייקת שבידי, שהיא עיבוד מחשב של תצלום אוויר, בקנ"מ של 1:1000, מצאתי כי אם נאמר ש"רובו מן הדרום" היה ברוב מינימאלי, ש70 אמה מרוחב העזרה היו בדרום, לעומת 65 שהיו בצפון, הנה נשאר למדוד לדרום 180 אמה מרוחב הר הבית, שהם 86.4 אמה לדעת הגר"ח נאה. והנה, במרחק 90 מטר דרומה ממרכז הכיפה, רוחב הר הבית הוא 285 מטר מחומה לחומה.  לפי חשבון זה יוצא, שבצפון נשארו עוד 250 אמה ממרכז הכיפה עד סוף הר הבית, דהיינו שעלינו למדוד 120 מטר לדעת הגר"ח נאה צפונית ממרכז הכיפה. והנה במרחק 125 מטר ממרכז הכיפה, רוחב הר הבית הוא 302 מטר מחומה לחומה. דהיינו שיש הבדל של 17 מטר ברוחב, או 35.41 אמה לדעת הגר"ח נאה, או 29.31 אמה לדעת החזו"א. אם כן נפל החישוב, שהרי מאי חזית למדוד ת"ק אמה מאמצע הכיפה, והלא לא כתוב שרוחב הר הבית במקום העזרה היה ת"ק אמה, אלא שרוחב הר הבית היה ת"ק אמה, ואם אנו רואים הבדל של 30-35 אמות בין כותל הר הבית הצפוני והדרומי המשוער לשיטת הרדב"ז, הוי אומר שלפחות אחד מהכתלים שלפנינו – המזרחי או המערבי – אינם מכותלי הר הבית המקודש שהיה ת"ק על ת"ק. וייתכן בהחלט שהם מהתוספת שהוסיף הורדוס להר הבית, וכמ"ש בפסקי תוספות למס' מידות (פיס' ה): הר הבית היה לצפון ירושלים, וההר היה גדול הרבה מת"ק על ת"ק אלא דלא היה קדוש אלא ת"ק על ת"ק עכ"ל. וכבר עמד על כך הגאון ציץ אליעזר (ח"י סי' א). שו"ר שכ"כ גם ה"ר יהושע כלבו בעל עזרת כהנים (פד ע"א), והגרי"ל דיסקין (טהרת הקדש ח"ב סי' א), הו"ד בתושבע"פ (יא, הרב ש. וינגרטן, עמ' קנ).
והרב זלמן קורן שליט"א הציע שהמשנה שנקטה "הר הבית היה ת"ק על ת"ק אמה", התכוונה למקום הרחב ביותר בהר הבית, ולא שהיה הר הבית מרובע ממש, וכמו ששנינו לגבבי ההיכל, (פ"ד מ"ו), ההיכל מאה על מאה על רום מאה, אע"פ שההיכל עצמו היה רחב 70 אמה, וכמו ששנינו במשנה לאחר מכן, האולם עודף עליו (על ההיכל) חמש עשרה אמה מן הצפון וחמש עשרה אמה מן הדרום והוא היה נקרא בית החליפות ששם גונזים את הסכינים וההיכל צר מאחריו ורחב מלפניו ודומה לארי שנאמר הוי אריאל קרית חנה דוד מה הארי צר מאחריו ורחב מלפניו אף ההיכל צר מאחריו ורחב מלפניו. ואעפ"כ נקטה המשנה שההיכל מאה על מאה, מכיוון שבמקום הכי רחב באורך, ובמקום הכי רחב ברוחב, גודל ההיכל היה מאה אמה. ואף כאן, מציע הרב קורן, לא היה הר הבית מרובע ממש, אלא שבמקום הרחב ביותר באורך וברוחב, היה גודלו מאה אמה. אולם אף לפי זה אין הבעיה נפתרת, מאחר ומכל מקום היה למשנה לנקוט את הרוחב במקום הרחב ביותר, שהוא לכל הפחות 302 מטר, שלדעת הגר"ח נאה הם 629 אמות, ולדעת החזו"א הם 520.68 אמה. הייתכן שהמשנה 'החסירה' 20 אמה? (ומסתבר מאד שגבול הר הבית המקודש היה יותר צפוני, וזהו הרוחב הצפוני המינימאלי).
העולה מהנ"ל, שלא רק שמרוחב הר הבית אין ראיה לשיטת החזו"א, אלא אדרבא קצת קשה, אפילו אם זו אינה החומה של הר הבית המקורי, והחומה המקורית אכן הייתה בתוואי ישר שיוצר מרובע ברוחב 290 מטר לכל ארכו, מה ההיגיון להרוס את כל החומה המערבית על מנת להרחיב אותה בכעשרים מטרים בלבד? אולם לדעת הגר"ח נאה מובן מדוע בנו חומה חדשה, שכן החומה הקודמת הייתה במרחק של 240 מטר (שהם 500 אמה לפי אמה בגודל 0.48 ס"מ), וההרחבה היא בכארבעים (בדרום) עד שישים מטר (בצפון), ולהרחבה בגודל זה יותר מובן מדוע לבנות חומה חדשה ולהרוס את הישנה. ועוד, שלפי דעת הגר"ח נאה, לא נצטרך לקרוא ערער על מסורת ישראל שמסרו לנו גדולי רבותינו הראשונים והאחרונים, אדרבה מסורת זו מאמתת את אמת הגר"ח נאה ולא את אמת החזו"א. ואם כן אין כל צורך לחדש שיטה שלא נאמרה על ידי רבותינו, ולסתור את המסורת המקובלת לגבי אבן השתייה.
[bookmark: _Toc440276840]החיל
במשנה מדות (פ"ב מ"ג) כתוב "לפנים ממנו סורג גבוה עשרה טפחים וכו' לפנים ממנו החיל עשר אמות". משנה זו הובאה בבבלי יומא (טז.), ושם פירש"י (ד"ה לפנים), מאותו סורג היה מקום פנוי עשר אמות והוא נקרא חיל. ע"כ. הרי שפירש שעשר אמות החיל הוא מקום פנוי באורך י' אמות. וכן פירש רבינו שמעיה (עמ' 168הוצ' קדם תשל"ז): "החיל, מקום הוא בהר הבית". וכן פירשו התוספות רי"ד (יומא טז. ד"ה לפנים), רע"ב והתויו"ט. אולם הרמב"ם כתב (פ"ה מהל' בית הבחירה ה"ג) "לפנים ממנו סורג מקיף סביב, גובהו י' טפחים. ולפנים מן הסורג החיל, [גובהו] עשר אמות, ועליו הוא אומר בקינות ויאבל חל וחומה זו חומת העזרה. ע"כ. וכן גורס הרמב"ם במשנה (פ"ב מ"ג, מהד' הרב קאפח) "החיל גובהו עשר אמות". ובפ"א מ"ד כתב הרמב"ם בפירושו: חיל, הוא חומה המקפת את כל העזרה מבפנים לחומת הר הבית כמו שנצייר אותו בפרק שאחר זה. וכן כתב רבינו המאירי בבית הבחירה בפירושו למשנה (פ"ב מ"ב) "חיל הם כתלים בגובה י' אמות". 
וסיוע גדול לדעת הרמב"ם ודעימיה, מדגרסי' בפסחים (פו.) תנן: החלונות ועובי החומה - כלפנים. בשלמא החלונות - משכחת לה דשוו לקרקע עזרה. אלא עובי החומה היכי משכחת לה? - משכחת לה בבר שורא, דכתיב ויאבל חל וחומה. ואמר רבי אחא ואיתימא רבי חנינא: שורא ובר שורא. ע"כ. ופירש רבינו חננאל (שם), פי' חומה שוה בקרקע עזרה כגון בר שורא והוא החל, שעושין החל נמוך והחומה שחוץ ממנה גבוהה וזה נקרא חל וזו נקראת חומה. וכן פירש"י, בר שורא, חומה קטנה לפנים מן החומה גדולה, והיא נמוכה ושוה לקרקע גובה העזרה. הרי שתלמוד ערוך הוא שהחל הוא חומה קטנה – "בר שורא" – על אחת כמה וכמה שכך היתה גירסת הרמב"ם במשנה – "החיל גובהו י' אמות". וכרמז לכך חתם הרמב"ם "ועליו הוא אומר בקינות ויאבל חל וחומה, זו חומת העזרה", הביא את הפסוק שעליו דרשו בתלמוד, "שורא ובר שורא". וכן כתב הרד"ק בספר השורשים (ערך חיל): "ויאבל חל וחומה (איכה, ב,ח), וישפכו סוללה על העיר ותעמוד בחל (שמואל ב, כ, טו), אשר חיל ים (נחום ג, ח),שיתו לבכם לחילה (תהלים מח, יד), יהי שלום בחילך (תהלים קכב, ז) כל אלו פירשו בהם החומה. ורבותינו ז"ל פירשו חיל – החומה הקטנה החיצונה שלפני החומה הגדולה, באומרם, מאי חיל וחומה? אמר רבי חנינא שורא ובר שורא". וכן כתב ר' יונה ן' ג'נאח בספר השרשים (שורש חיל) "ורז"ל קראו החל - 'בר שורא', לפי שהוא כחומה קטנה, כמו שאמרו, החלונות ועובי החומה כלפנים וכו'".
אולם מאידך, יש הוכחות ברורות לכך שהחיל היה גם שטח: 
1) במשנה פסחים (סד:) ר' אליעזר אומר, ארבעה עשר שחל להיות בשבת, מניח ידו על כתף חבירו, ויד חבירו על כתיפו, ותולה ומפשיט. קרעו והוציא את אימוריו, נתנו במגיס והקטירן על גבי המזבח. יצתה כת הראשונה וישבה לה בהר הבית, שניה בחיל, והשלישית במקומה עומדת. חשיכה - יצאו וצלו את פסחיהן. ואיך שליש מעושי הפסח נתיישבו בחיל, אם החיל הוא חומה? ולא עוד אלא, שהרמב"ם פסק כך (קרבן פסח פ"א הי"ז): "והשנייה יוצאין בפסחיהן ויושבין בחיל".
2) בבבלי סנהדרין (פח:) גרסינן, תניא, א"ר יוסי, מתחילה לא היו מרבין מחלוקת בישראל, אלא בית דין של שבעים ואחד יושבין בלשכת הגזית, ושני בתי דינין של עשרים ושלשה, אחד יושב על פתח הר הבית ואחד יושב על פתח העזרה, ושאר בתי דינין של עשרים ושלשה יושבין בכל עיירות ישראל. ובירושלמי (סנהדרין פ"א ה"ד) מובאת ברייתא זו, ושם גרסינן "ושני בתי דינין של שלשה שלשה היו יושבין אחד בחיל ואחד בהר הבית". תוספתא (סנהדרין פ"ז) "ושאר [נדצ"ל ושני] בתי דינין של שלשה שלשה היו בירושלם אחד בהר הבית ואחד בחיל. ואין סתירה כלל, כיוון שהשטח שבפתח העזרה – הוא החיל. [ואם היה זה ב"ד של שלשה או עשרים ושלשה, בהשקפה ראשונה נראה כי זו מחלוקת בבלי ירושלמי. אולם ייתכן שהגירסא המקורית היא כבבבלי – "עשרים ושלשה", וה"עשרים" נשמט בדפוס. וכן גורס רב שרירא גאון באיגרתו עמ' 22 מהד' ר' ב. מ. לוין. ויש לעיין בזה].
3) לדעת הבבלי (סנהדרין שם), בשבתות וימים טובים, הסנהדרין הגדולה ישבה בחיל, אם כן החיל היה שטח, שכן הסנהדרין הגדולה לא יושבת על חומה [אולם בירושלמי סנהדרין פ"א ה"ד, וכן בתוספתא סנהדרין פ"ז, בשבתות וי"ט "לא היו נכנסים אלא בבית המדרש שבהר הבית". וכן הגירסא בכת"י, הן של הבבלי והן של התוספתא. ואעפ"כ הרמב"ם (פ"ג מהל' סנהדרין ה"א) פסק, "אבל בית דין הגדול היו יושבין מתמיד של שחר עד תמיד של בין הערבים, ובשבתות וימים טובים היו יושבין בבית המדרש שבהר הבית" כהירושלמי והתוספתא. ועי' בלח"מ שם. ושמא מאחר שהירושלמי והתוספתא מארץ ישראל הם, עליהם סמך הרמב"ם יותר באשר לתיאור המציאות, בביהמ"ק].
4) במשנה במס' שקלים (פ"ח מ"ד) שנינו, כי פרוכת שנטמאת בולד הטומאה מטבילין אותה בפנים ומכניסין אותה מיד, ואת שנטמאת באב הטומאה מטבילין אותה בחוץ ושוטחין אותה בחיל. ובמשנה הבאה מבואר, כי הפרוכת אורכה ארבעים אמה ורחבה עשרים אמה. הרב עזריה אריאל שליט"א השיב על ראייה זו, כי "אפשר לשטוח אותה תלויה על החומה, וכך הגיוני לעשות בפרוכת רטובה, שלא תתלכלך". עכ"ל. אולם לענ"ד קשה, שלא כתוב ששוטחין אותה על גבי החיל, אלא בחיל, משמע שהיה זה שטח ששטחו אותה בו. וכן פסק הרמב"ם (פ"ז מהל' כלי המקדש הי"ח): "ושנטמאת באב הטומאה מטבילין אותה מבחוץ ושוטחין אותה בחיל". אמנם יש לדחות, ששטחו אותה על מדרגות בחיל, וכך הוכפל השטח.
5) לכאורה, גם מבחינה טופוגרפית זה לא יתכן. מצד מזרח היו 12 מעלות בחיל ואח"כ עוד 15 מעלות מעזרת נשים לעזרת ישראל ועוד מעלה של אמה, ועוד 3 מעלות בין עזרת ישראל לעזרת כוהנים (משנה מדות פ"ב, ג-ו. וברמב"ם פ"ו מהל' ביה"ב ה"א-ד) וכל המעלות שהיו שם גובהן חצי אמה ושלחן חצי אמה, נמצא שרצפת עזרת כהנים גבוהה מרצפת הר הבית ב-16 אמה. ואילו מצד צפון ודרום, ידוע לנו רק על 12 המעלות של החיל, ולכן בהכרח החיל בצדדים אלו היה רחב יותר והיה בו מקום לפחות ל-32 מעלות של חצי אמה על חצי אמה [ולא מסתבר שהיו פחות מעלות והיו גבוהות מחצי אמה ולא היו כשאר כל המעלות שבמקדש]. אלא שיש לדחות, שהחיל עצמו היה מוגבה.
6) הרב סילבצקי שליט"א הביא ראייה נוספת, וז"ל: "לשכת בית המוקד מחולקת היתה לארבע לשכות. חוץ מן העובדה ששתיים מן הלשכות היו בחיל כפי שמתארת המשנה (מידות א' ו'), הרי שהכהנים היו ישנים שם "איש כסתו בארץ", דבר זה לא יתכן בעשר אמה. [יעוי' בשירטוטו של הרמב"ם המציאותי של לשכת בית המוקד, בשונה מהשרטוט בתפא"י]". עכת"ד. אולם לענ"ד אין מכאן ראייה, שלא כתוב שכל החלק שהיה בחול – היה בחיל, אלא כתוב שחצי הלשכה היה בחול, ולעולם רוחב החיל היה עשר אמות, וחצי הלשכה שבחול, המשיך גם מעבר לחיל.
גם ממש"כ הרמב"ם בריש פ"ו מהל' בית הבחירה, "המקדש כולו לא היה במישור אלא במעלה ההר, כשאדם נכנס משער מזרחי של הר הבית מהלך עד סוף החיל בשוה, ועולה מן החיל לעזרת הנשים וכו', משמע שהחיל הוא שטח, שאם הוא חומה בלבד, היה לו לומר, "מהלך עד החיל".
ובהקדים יש להביא דברי הערוך (ע' חיל) שכתב, פירוש חיל, מקום מוקף חומה בין הר הבית לעזרת הנשים. ובערך בר שורא כתב, פירוש בר שורא, חומה קטנה שבנויה סביב העזרה, והיינו חיל, והייתה שוה עם קרקע העזרה והחומה שחוץ ממנה גבוהה, והיא שורא, וזה נקרא חיל וזו נקראת חומה. ומקור דבריו ברבינו חננאל על פסחים (הנ"ל). וברור מצירוף דבריו, שהחיל הוא חומה, אלא שגם השטח המוקף בחומה נקרא חיל. לענ"ד כן הוא הפירוש ברמב"ם, שהחיל הוא חומה, אלא שגם השטח שבינו ובין חומת העזרה נקרא "חיל", על שם החומה. ובזה יבוא הכל על נכון. ודו"ק.
ויש לעיין, היאך כתב הרמב"ם שגובה החיל י' אמות, והלא בפסחים (פו.) מפורש, שהחיל היה שווה לקרקע העזרה, וקרקע העזרה הייתה גבוהה שש עשרה אמה. והנה בהל' בית הבחירה (פ"ו ה"ט) כתב הרמב"ם, החלונות ועובי החומה כלפנים בין לאכילת קדשי קדשים בין לטומאה. ופשט דבריו, הוא על עובי חומת העזרה – לא על החיל. והשיג הראב"ד שם, ועובי החומה כלפנים. א"א אך אלו בששוים לקרקע העזרה ומשכחת להו בבר שורא. והמהר"י קורקוס והכס"מ כתבו שוודאי הצדק עם הראב"ד. אולם הרדב"ז (שם) כתב, כי בזבחים (נו.) גרסינן: תני תנא קמיה דרב נחמן, כל העזרה היתה קפ"ז על רוחב קל"ה. אמר ליה, הכי אמר לי אבא: כגון זה, כהנים נכנסין לשם ואוכלין שם קדשי קדשים, ושוחטין שם קדשים קלים, וחייבין משום טומאה. למעוטי מאי? אילימא למעוטי חלונות דלתות ועובי החומה, תנינא: החלונות ועובי החומה כלפנים. ע"כ. ומאי קושיא, לימא לעולם למעוטי חלונות ועובי החומה, וכגון שאינה שווה לקרקע עזרה. אלא ודאי בכל גוונא הרי הן כלפנים, כפשט המשנה, וכסתמא דתלמודא בזבחים.
[bookmark: _Toc440276841]עד היכן הגיע החיל
אולם, אם ברצוננו להחמיר שלא להסתמך על הרדב"ז ודעימיה, ולא להיכנס לתוך החיל, הדבר פשוט, מלבד במזרח הר הבית, שם ישנו מבנה הסמוך לשערי הרחמים, שאורכו כ49 מטר מן החומה המזרחית, ועלינו לעבור בצמוד לו, ועלינו לברר האם ניתן לעבור שם או שמא עבר שם החיל. והנה, לדעת רש"י ודעימיה, הדבר ברור כי החיל לא עבר שם, מכיוון שהחיל (במזרח לכה"פ) היה רחבו 10 אמות ותו לא, ואם הולכים אנו בצמוד לחומה, איננו מתקרבים לגבול זה. השאלה מתעוררת לדעת הרמב"ם, שסובר כי החיל היה גם חומה, היכן עברה חומה זו במזרח.
והנה, בברכות (לג:) גרסינן, אמר רחבא א"ר יהודה: הר הבית סטיו כפול היה, והיה סטיו לפנים מסטיו. (וכ"ה בפסחים יג: ובסוכה מה.). הרי שהר הבית היה מוקף כולו – עד החיל – בסטיו כפול. ואין המדובר על הר הבית המורחב – כי אם כל הר הבית המקודש – שכן כתב הרמב"ם בריש פ"ה מהל' בית הבחירה: הר הבית והוא הר המוריה היה חמש מאות אמה על חמש מאות אמה והיה מוקף חומה, וכיפין על גבי כיפין היו בנויות מתחתיו, מפני אהל הטומאה, וכולו היה מקורה סטיו לפנים מסטיו.הרי שכל שטח הר הבית – היה מקורה בסטווים. 
בתיאורו של יוסף בן מתתיהו, מצינו תיאור של גודל הסטווים (תולדות מלחמת היהודים, ספר חמישי, פ"ה אות ב): "והבניינים, אשר הוקמו על האשיות האלה, היו נאים למוסדיהם הנפלאים. כי כל האולמים (האסטוניות) היו כפולים (סטיו לפנים מסטיו) וכו' ורוחב האולמים היה כשלשים אמה וכו'. וכל הככר מתחת לרקיע היה רצוף אבני צבעונים, אבנים מאבנים שונות. והעובר דרך הככר הזאת (הר הבית) אל המקדש השני, הגיע עד מחיצת אבנים מסביב למקדש, אשר הייתה גבוהה שלש אמות וכלילת יופי במלאכתה, ובמחיצה הזאת נמצאו ברווחים שווים עמודים המודיעים את חקי הטהרה, אלא בכתב יוון ואלה בכתב רומי, לאמר, כי אסור לאיש נכרי לבוא אל הקדש, כי המקדש השני (העזרה) נקרא בשם קדש ובארבע עשרה מעלות עלו אליו מן המקדש הראשון (הר הבית), והוא היה רבוע ממעלה, וגם לו הייתה חומה סביב. והחומה הזאת הייתה גבוהה מחוץ כארבעים אמה, אך המעלות כסו את חלקה וכו'. ובין ראש ארבע עשרה המעלות ובין החומה נמצא רווח עשר אמות כולו מישור (החיל), ומשם העלו מדרגות בנות חמש מעלות אל השערים (שערי העזרה)".
והנה, יש לציין, כי מדברי יוסף בן מתתיהו משמע שהסטווים התחילו מחומת הר הבית המורחב, אולם ברמב"ם משמע שהר הבית המקודש היה מוסף בסטווים. לענ"ד התירוץ פשוט, אין זה סותר. היו סטווים גם בהר הבית המורחב – אולם גם בהר הבית המקודש.
עוד יש לציין, כי בדברי יוסף בן מתתיהו משמע שלאחר הסטווים, היה הר הבית מתחת כפת הרקיע רצוף באבני צבעונים עד לסורג, אולם ברמב"ם כתוב שכל הר הבית היה מקורה. לענ"ד אין זו סתירה, כי ייתכן שבתחילה היה הר הבית מקורה כולו – ולאחר מכן הורידו חלק מהקירוי וריצפו את הרצפה באבנים צבעוניות – ואין זה לעיכובא, אלא הרמב"ם מעיד כי כך עשה הורדוס – בנה סטווים, וייתכן שלאחר מכן הורידו חלק מהקירוי.
עוד יש לציין, כי מדברי יוסף בן מתתיהו משמע שהחיל (לפחות במזרח) – היה שטח ברוחב עשר אמות, כדברי רש"י ודעימיה.
עוד יש לציין, כי במשנה (מדות פ"ב מ"ג) איתא כי הסורג היה גובהו י' טפחים, ואילו יוסף בן מתתיהו מעיד כי גובהו היה ג' אמות. לענ"ד לא מוכרח שהדברים סותרים, כי אין זה לעיכובא, והסורג הוא מדרבנן, וייתכן שהגביהו אותו יותר מהנאמר במשנה.
והדבר העיקרי לעניינינו, כי רוחב הסטווים היה כשלשים אמות. והנה, אם נמדוד ששים אמה מהקצה המזרחי של הר הבית המקודש (לפי חומרא, כי אבן השתייה המקודשת הייתה במזרח ה'צחרה' של ימינו),לדעת הגר"ח נאה, כי האמה היא 48 ס"מ, נקבל 28.8 מטרים. המבנה שעלינו ללכת בצמוד אליו, רחוק כ29 מטר מחומת הר הבית המקודש לפי החומרא הנ"ל. לזאת יש לצרף את מה שאמר יוסף בן מתתיהו כי עד החיל היה גם שטח מרוצף באבנים צבעוניות שלא היה מקורה, ואם כן וודאי שההולך בצמוד למבנה הסמוך לשערי הרחמים, איננו נכנס לתחום החיל. 
גם מדברי הרמב"ם משמע שהחיל לא היה צמוד לחומת הר הבית – כי אם לחומת העזרה: וז"ל הרמב"ם בפ"ה מהל' ביה"ב (ה"ג): לפנים ממנו סורג מקיף סביב גובהו י' טפחים ולפנים מן הסורג החיל [גובהו] עשר אמות, ועליו הוא אומר בקינות ויאבל חל וחומה זו חומת העזרה. ומקור דברי הרמב"ם מפסחים (פו.) כנ"ל, שאם כינה התלמוד את החיל "בר שורא", ואת חומת העזרה "שורא". ואם החיל הוא "בר שורא" של חומת העזרה, משמע שהיה קרוב לחומת העזרה – עד כמה שניתן – ולא לחומת הר הבית.
והנה, המרחק בין הכותל הדרומי של המבנה הסמוך לשערי הרחמים ובין החומה הצפונית של העזרת נשים, הוא כ55 מטרים, שהם 114.58 אמות. ולא מסתבר כלל שלדעת הרמב"ם החיל עבר במרחק 114 אמות מחומת העזרת נשים, ושהרמב"ם יכנה אותו "בר שורא" של השורא. והאף שכתבנו לעיל, כי יש ראיות ברורות שבמקומות מסויימים החיל היה יותר מעשר אמות, מ"מ המרחק המפורש היחיד שמצאנו הוא 20 אמות (רוחב הפרוכת), ואף אם נגדיל את החיל מספק אפילו לרוחב של 80 אמות (גודל מוגזם ביותר) – במקום הכי קרוב (סמוך למבנה הנ"ל) אנו רחוקים מהחיל כ34 אמות.
 וכן יש להוכיח מדברי הערוך (ע' בר שורא), שכתב, פירוש בר שורא, חומה קטנה שבנויה סביב העזרה, והיינו חיל, והייתה שוה עם קרקע העזרה והחומה שחוץ ממנה גבוהה, והיא שורא, וזה נקרא חיל וזו נקראת חומה. וכן כתב ר"ח בפסחים (שם). הרי שהחיל הקיף את העזרה – ולא היה בצמוד לחומת הר הבית. וכן משמע מדברי הרד"ק בספר השורשים (ערך חיל) שגם הוא ס"ל כדעת הרמב"ם: "ורבותינו ז"ל פירשו חיל – החומה הקטנה החיצונה שלפני החומה הגדולה, באומרם, מאי חיל וחומה? אמר רבי חנינא שורא ובר שורא". ופשט הדברים, כי היה החיל קרוב לחומת העזרה – ולא לחומת הר הבית.
וכן מסתבר, שהרי כל מטרת החיל היא מעלה מדרבנן להרחיק טמאי מת מהמקום שבו הם אסורים להכנס מדאורייתא, ומסתבר שעשו חומה זו בצמוד למקום האסור מדאורייתא – ולא בכניסה להר הבית. [גם בציור שצייר הרמב"ם בפיהמ"ש (הוצאת הרב קאפח זצ"ל עמ' רפז), החיל הרבה יותר קרוב לעזרה מאשר לחומת הר הבית. והאף שהרמב"ם לא נתכווין לצייר קנ"מ מדוייק, מכל מקום בוודאי נתכווין לצייר את המרחקים המשוערים בקירוב, ולא צייר סתם ללא כל יחסי מדות, וכדבריו שם בפיהמ"ש (פ"ב מ"א): "אמר שהעזרה לא היתה באמצע הר הבית, אלא היה המרחק שבין חומת הר הבית ובין חומת העזרה מצד דרום יותר מן המרחק שביניהם מצד מזרח, והמרחק המזרחי יותר מן הצפוני, והצפוני יותר מן המערבי, ואני אצייר לך עתה את זה, ואצייר את החיל והסורג ועזרת נשים שיזכיר אותה לקמן עתה בפרק זה, כדי שיהא ציור אחד ולא נרבה בציורין וזו צורתו". ע"כ. הרי שמטרת הרמב"ם בציור זה הייתה לתת קנה מדה כללי לתמונת הר הבית והחיל והמרווחים בינו ובין העזרה. ובציור הרמב"ם מוכח כנ"ל, שהחיל לא היה קרוב כלל לחומת הר הבית. ויש לערער על כך, שהרי את עזרת הנשים לא צייר הרמב"ם בקנ"מ מתאים. וי"ל].
וכן כתב רבינו המאירי בבית הבחירה למס' מדות (פ"ב מ"ב),"לפנים ממנו ר"ל לפנים מן הסורג הקף אחר הנקרא חיל והם כותלים בגובה עשר אמות והוא היה ברגלי ההר עד שכל לפנים מן החיל אין שום מהלך אלא דרך מעלה ההר בשפוע והבנינים שבו עולים לפי מעלה ההר ונמצאו הבנינים כל שלפנים מחברו גבוה מחבירו וזה שאמר ושתים עשרה מעלות היו שם פירושו הוא שלפנים מן החיל מיד היתה עזרת נשים". הרי שפירש שהחיל היה צמוד לעזרת נשים. 
עוד יש לצרף את פירוש הרא"ש בריש פ"ב דמדות, המפרש כי "רוב תשמישו" של הר הבית מדרום התבטא בלשכות של חול שהיו בנויות בדרום הר הבית, וכן במזרח כיו"ב, ואם כן במזרח היו לשכות של חול בנויות. וכן פי' בעל שלטי גבורים, הו"ד בתפא"י ובתוס' יו"ט על אתר. ודוחק לומר שאותן לשכות היו בתוך החיל.
לסיכום: מכל הנ"ל מוכח, כי ההלך בצמוד למבנה הסמוך לשערי הרחמים, איננו נכנס בתחום החיל, וכמו שכתבו הערוך, רבינו המאירי, הרד"ק, הרמב"ם בציורו וביד החזקה, וכמו שתיאר יוסף בן מתתיהו.
[bookmark: _Toc440276842]עובי חומת העזרה
ואדאתאן להכי יש לברר, מה היה עובי חומת העזרה, והאם גם היא נתקדשה, ואם כן, האם היא מכלל הקפ"ז אמות או לא.
והנה גרסינן בזבחים שם (נה:), א"ר יהודה אמר שמואל, אין חייבין משום טומאה אלא על אורך מאה ושמונים ושבע על רוחב מאה ושלשים וחמש. תני תנא קמיה דרב נחמן, כל העזרה היתה קפ"ז על רוחב קל"ה; אמר ליה, הכי אמר לי אבא: כגון זה, כהנים נכנסין לשם ואוכלין שם קדשי קדשים, ושוחטין שם קדשים קלים, וחייבין משום טומאה. למעוטי מאי? אילימא למעוטי חלונות דלתות ועובי החומה, תנינא: החלונות ועובי החומה כלפנים. אלא למעוטי לשכות וכו'.
הנה מזה ברור, כי עובי חומת העזרה אינו מכלל קפ"ז אמות, שהרי על דברי הברייתא שאורך העזרה היה קפז אמות ועליו חייבין משום טומאה, שאל התלמוד, אם זה בא למעט את עובי החומה. א"כ מוכח שעובי החומה אינו מכלל הקפ"ז אמות. ודבר זה מפורש במשנה שילהי מידות (פ"ד מ"ח), שפירטה את הקפ"ז אמות ממזרח למערב, ממקום דריסת רגלי ישראל עד י"א אמה לאחורי בית הכפורת, ולא זכרה כלל ממקום החומה.
אולם מכל מקום, למדים אנו מהסוגיא הנ"ל, כי עובי החומה נתקדש אע"פ שאינו מכלל הקפ"ז אמות של העזרה. גם הרדב"ז בתשובתו הנ"ל כותב , "הילכך מי שעולה בעליות אשר לרוח מערב או הנכנס לראות מהפתח אשר לצד מערב צריך לשער שיהיה בינו לבין הכיפה יותר מאחד עשר אמה, שכך היה בין כותל מערבי של העזרה לכותל ההיכל ועובי הכותל כי הכותלים נתקדשו".  ועלינו לברר מה היה גודל אותה חומה. והנה המהרי"ט (הו"ד בדרך הקדש למהרח"א, ובס' תשובות ופסקי המהרי"ט (עמ' רעו) כתב, יש לשאול מה ראה דוד לעשות מנין שאינו ברור אורך קפ"ז על רוחב קל"ה, וכי לא היה יכול לעשות מידה שווה שתהיה שלימה? ואפשר דבאורך עם הכתלים שבמזרח והמערב היה ק"ק אורך, כפליים מאורך המשכן שהיה אורך מאה באמה, שכל המדות שבמקדש היו כפליים מן המשכן וכו'. וכתב עליו המהרח"א,  ומי כמוהו מורה להודיע דברים אלו אשר לא מצאתים בספרי הראשונים, ואם קבלה נקבל. ע"כ. ועי' בס' עזרת כהנים (עמ' שצא) שכתב בשם ספר חנכת הבית, כי עובי כותלי העזרה היה חמש אמות. והרב המחבר רצה לסייע לדבריו ממתני' דפסחים (פ"ט מ"ב), איזו היא דרך רחוקה מן המודיעים ולחוץ וכמדתה לכל רוח דברי ר' עקיבא. ר' אליעזר אומר מאיסקופת העזרה ולחוץ. אמר ר' יוסי לפיכך נקוד על ה' לומר לא מפני שרחוקה ודאי אלא מאיסקופת העזרה ולחוץ. ופירש שם רע"ב, אני שמעתי לדרוש, רחוק חמש אמות מאסקופת העזרה, שאפילו אינו רחוק אלא חמש אמות בלבד בסוף שעת [הקרבת] הקרבן נדון בדין דרך רחוקה. ורצה הרהמ"ח ללמוד, שאת 5 האמות מודדים אנו מפנים איסקופת העזרה. ולענ"ד היא גופה צריכה ראייה, מנ"ל לרע"ב שעובי חומת העזרה היה 5 אמות. ועוד, שדבר זה נגד ירושלמי מפורש, וכמו שהעיר בעל תוי"ט, דה"ג בירושלמי (פ"ט ה"ב),א"ר אף על פי שאין שם אלא נקודה אחת מלמעלן, את דורש את הנקודה ומסלק את הכתב. ה"א שברחוקה נקוד, איש רחוק ואין דרך רחוקה. הרי שהניקוד לא בא ללמד על חמש אמות – אלא על מחיקת הה"א. 
אולם נראה, שאין להחמיר יותר משבע אמות כותל – שלא מצינו כותל רחב משש אמות בבית המקדש, ולחומרא נוסיף אמה נוספת – ונרחיק 7 אמות למקום הכותל.
[bookmark: _Toc440276843]גודל החיל
לעיל הבאנו את המשנה בשקלים, (פ"ח מ"ד), שם שנינו, כי פרוכת שנטמאת בולד הטומאה מטבילין אותה בפנים ומכניסין אותה מיד, ואת שנטמאת באב הטומאה מטבילין אותה בחוץ ושוטחין אותה בחיל. ובין לדעת הרמב"ם ודעימיה, ובין לדעת רש"י ודעימיה, יש כאן קושיא גדולה. והלא הפרוכת היה גודלה 20 אמה על 40 אמה. והיאך פרשו אותה, ברוחב י' אמות בלבד? 
ועוד, היאך שליש מעושי הפסח (כת שנייה, פסחים סד:), נכנסו בחיל, אם היה רחבו רק עשר אמות? 
ועוד, היאך בית הדין הגדול (של שבעים ואחד) היו יושבים בשטח של י' אמות בלבד (בשבתות וי"ט)?
ועוד, היאך בית דין של עשרים ושלשה ישב קבוע בפתח העזרה (דהיינו בחיל), אם החיל רק י' אמות?
מכל הנ"ל מוכח, שבמקומות מסויימים גודל החיל היה עשרים אמות, וייתכן לשער שאף היה יותר (במקום בו ישבה הסנהדרין בשבת). אולם, צריך עיון גדול, היאך מחד גיסא אסור ליכנס לחיל, ומאידך גיסא חז"ל לא אומרים לנו בבירור מה גודל החיל בכל המקומות – על מנת להרחיק אותנו מהמקום האסור?
והנה בשו"ת הרדב"ז (ח"ב סי' תרצא), כתב: 
"ואם העליות הם בצד צפון צריך לשער מכותל מערבי לצד המזרח באורך קפ"ז אמות כל העליות הבנויות באורך זה הם בנויות על אורך העזרה ממזרח למערב וכל העליות הבנויות חוץ מאורך זה לצד מזרח או לצד מערב אינם בכלל האיסור. ולענין הרוחב כבר ידעת כי רוחב העזרה מצפון לדרום הם קל"ה אמה וכבר הנראה לעין כותל הדרום במקומו הראשון הוא שהרי העומד בקרן דרומית מזרחית רואה כי משם לצד דרום הוא עמק יהושפט ולא היתה העזרה נמשכת לצד דרום אלא עד שם גם כי אבני היסוד ההוא הם אבנים גדולות מורה שהוא בנין קדמון וא"כ סוף בנין הנקרא מדרש שלמה לצד הדרום הוא סוף העזרה אלא שהוא חוץ מקפ"ז אמה אשר ממזרח למערב והוא מכלל הר הבית ועד היום בנוי כיפין על גבי כיפין מ"מ למדנו כי הכותל ההוא בעצמו היה כותל העזרה אשר לצד דרום וא"כ צריך לשער אם העליות אשר כנגד כותל זה לצד צפון רחוקים מכותל זה קל"ה אמה אינם בכלל העזרה ואני שיערתי שיש בין כותל זה של צד דרום עד הבתים והעליות אשר בנויות לצד צפון יותר מקל"ה אמה ואינם בכלל הקדש ומותר ליכנס להם.
ולכאורה צריך עיון גדול בדבריו (ולא ראיתי מי שהעיר זאת): היאך אמר לשער אורך קפ"ז אמה על קל"ה אמה (שהוא אורך עזרת ישראל ועזרת כהנים כמבואר במתני' דמדות), ולכל השטח שמצדו התיר ליכנס, אפילו לעזרת הנשים, וכל שכן לחיל! והלא משנה ערוכה בכלים (א,ח), החיל מקודש ממנו שאין גוים וטמאי מתים נכנסים לשם! על כן נלע"ד (ושמעתי סברא זו גם בשם הרב ליאור שליט"א), דאף לרמב"ם ודעימיה דס"ל קדושה ראשונה קדשה לשעתה וקדשה לעת"ל, היינו רק בדבר שנתקדש ממש, מה שאין כן החיל, שאינו אלא הרחקה דרבנן, בחורבנו לא חוייבנו שלא להיכנס לגבולותיו. ובזה מתיישב, היאך חסרים במשנה מידות בסיסיות של גודל החיל בצפון ובדרום – מפני שבזמן המשנה אחר החורבן – אין איסור ליכנס לחיל, וכמפורש בדברי הרדב"ז.
סיוע לזה הביא הרב ישראל אריאל (ב"בית ה' נלך"), מלשון הרמב"ם (פ"ז מהל' ביה"ב) "והחיל ועזרת הנשים מעלה יתירה בבית עולמים", ומקור דבריו בתוספתא פ"ק דכלים (ב"ק): "ר' שמעון אומר החיל ועזרת נשים מעלה יתרה בבית העולמים", דמשמע דדוקא בבית עולמים המעלה קיימת. 
סיוע נוסף לזה יש להביא מאגרת ר' שמואל בר' שמשון, מבעלי התוספות, שעלה בעליית בעלי התוספות עם ר' יהונתן הכהן מלוניל (שנת ד'תתקע"א), שם כתוב: "באנו אל ירושלים  ממערבה של עיר וראינוה וקרענו בגדינו כראוי לנו, ונתגוללו רחמינו עלינו, ובכינו בכייה גדולה אני והכהן הגדול מלוניש (ר' יהונתן מלוניל). ונכנסנו בשער עד לפני מגדל דוד, ונבא להשתטח עד לפני העזרה וכו'. ומקום אשר היה שם הארון עדיין קיים". ולכא' תימה, היאך נתקרב עד לפני העזרה – ומדוע לא אמר שהשתטח עד לפני החיל, או עד לפני עזרת נשים? ומזה נראה דס"ל כדעת הרדב"ז.
[אולם לפ"ז צ"ע, מדוע המשנה לא מסרה את היחס בין העזרה להר הבית במפורש, אלא רק אמרה באופן כללי "הר הבית רובו מן הדרום, שני לו מן המזרח, שלישי לו מן הצפון, מיעוטו מן המערב"? והלא נפקא מינה גדולה לבעל קרי, זב, זבה, נדה ויולדת, שאסורים ליכנס בהר הבית כמבואר במתני' דכלים (פ"א מ"ח). ובשלמא אם היינו יודעים מה היחס בין העזרה להר הבית, אלא שהיינו אומרים שאיננו יודעים לזהות את העזרה בדיוק, ניחא. אולם כאן חז"ל לא מסרו לנו את התחום המדוייק בהר הבית בכל אחד מן הצדדים, אליו אסור ליכנס, וכיצד מחד גיסא חז"ל אומרים שאסור לנדה, זב, זבה ויולדת, ליכנס להר הבית, אולם מאידך אין הם מבארים מה המרחק בין העזרה להר הבית בכל אחד מן הצדדים? ואנו רגילים למדוד לחומרא, מה המרחק המינימאלי מן הדרום, שיהיה גדול מן המרחק במזרח וכו', ועפ"ז לנהוג לחומרא, כאילו "רובו מן הדרום" התבטא בהפרש של אמה (מה שלא מסתבר כלל שכך היה במציאות, במיוחד לפי פי' ה"ר יוסף אשכנזי המובא במלאכת שלמה לעיל). וייתכן שכתלי הר הבית המקודש היו ניכרים עדיים בזמן המשנה, עי' בזבחים (סב.) בשלמא בית מנכרא צורתו, וע"ע בס' אלה מסעי למהר"ם חאגיז, שכתב שיסודות המקדש היו ניכרים. ואכמ"ל]. 
שו"ר בס' דרך הקדש למהרח"א (קדושה שלישית סי' ב) שהביא דברי המהרי"ט, שהשיב לר"ר סולמאן, שיכולין להתקרב במזרח יותר על ע' אמות [לפי חשבון, 187 אמות אורך העזרה, ועוד 135 אמות אורך עזר"נ, ועוד 20 אמות חיל משני הצדדים, סה"כ 342 אמות, נשאר מרווח פנוי משני הצדדים 158 אמות, לחלק לשתיים= 79 אמות לכה"פ היו ממזרח לחיל (וייתכן שיותר אך יש להחמיר)]. ומזה נראה שאוסר ליכנס לחיל גם בזה"ז. 
[bookmark: _Toc440276844]אם אסור ליכנס לחיל מדאורייתא או מדרבנן
וראיתי  מי שרצה לומר שהרמב"ם ס"ל שאיסור הכניסה לטמא מת לחיל הוא מדאורייתא. וחיליה ממש"כ הרמב"ם (פ"ז מהל' בית הבחירה הט"ז), החיל מקודש ממנו שאין גוים וטמא מת ובועל נדה נכנסים לשם. והשיג שם הראב"ד, א"א אף זה מדבריהם. וביאור דבריו, דבהלכה יז שם כתב הרמב"ם, עזרת הנשים מקודשת מן החיל שאין טבול יום נכנס לשם, ואיסור זה מדבריהם, אבל מן התורה מותר לטבול יום להכנס למחנה לויה, וטמא מת שנכנס לעזרת הנשים אינו חייב חטאת. ע"כ. והבין הראב"ד, שאם הרמב"ם ציין רק לגבי עזרת הנשים שאיסור זה הוא מדרבנן, ועוד, שכתב שטמא מת שנכנס לעזרת נשים אינו חייב חטאת, משמע שסובר שיש בזה איסור דאורייתא – אלא שאינו חייב חטאת.
אולם כבר הרדב"ז על אתר השיב על הדברים, וז"ל: בהשגות א"א וכו', ודע שאין זו השגה, אלא פירוש לדברי הרב ז"ל, שלא עלה על לב הרב ז"ל לומר שמעלה זו מן התורה, שהרי אפילו עזרת נשים בכלל מחנה לויה הוא, והמת עצמו מותר במחנה לויה מן התורה, וכל שכן טמא מת. וכך כתב בהדיא, וטמא מת שנכנס לעזרת נשים אינו חייב חטאת, וכל שכן החיל שאין בו אלא מעלה מדרבנן. ותניא בתוספתא בכלים פ"א ה"ז, החיל ועזרת נשים, מעלה יתירה בבית עולמים. וזה לשון רבינו בפירוש המשנה (מ"ח) ועל ידי ההיקש יהיה טמא מת מותר להיכנס לחיל ולעזרת נשים, שהכל במדרגת מחנה לוייה, וכמו שהקדמנו להיותם שווים. וא"כ מה שאמר גבי עזרת נשים "ואיסור זה מדבריהם" – לא בא לומר שקדושת החיל הוא מן התורה, אלא כוונתו כי מעלת החיל ועזרת נשים – אף על גב דהוי מדרבנן, מכל מקום – הם סמוכים על הכלל "כל שטומאתו חמורה – חמור שילוחו מחבירו" אבל טבול יום בעזרת נשים – גזירה אחרת הייתה, דכתיב ויעמוד יהושפט בקהל יהודה לפני החצר החדשה, ואמרו במס' יבמות (ז:), מאי חדשה, שחידשו בה דברים, ואמרו טבול יום אל יכנס במחנה לוייה, ולא גזרו בכל מחנה לוייה, אלא בעזרת נשים בלבד. וזהו שכתב ז"ל "אבל מן התורה מותר טבול יום ליכנס למחנה לוייה" ולפיכך מה שגזרו דהיינו עזרת נשים – גזרו, והחיל נשאר בהיתרו. כללא דמילתא, איכא מעלות דאורייתא, ולוקין עליה כגון מצורע בירושלים, וזבין וזבות ונדות ויולדות בהר הבית. ואיכא מעלה מדרבנן דדמיא לדאורייתא, והיינו גוים וטמא מת ובועל נדה שאין טומאתם חמורה כזב וזבה ולפיכך אין משתלחין מהר הבית, ומשתלחין מהחיל, שאין סברא לומר שהמעלה היתירה בבית עולמים שיהיה בה איסור תורה, שאין נביא רשאי לחדש בה דבר. ואיכא מעלה אחריתי מדרבנן, שלא גזרו עליה בשעה שנבנה המקדש, והיינו טבול יום בעזרת נשים, ולא גזרו עליו בכל מחנה לוויה, לפי שכבר טבל. ושיעור לשון רבינו כך הוא: ואיסור זה מדבריהם, ולפיכך הם אמרו שיהיה אסור בעזרת נשים, ומותר בחיל, שאם הה איסור תורה – לא היו יכולים להתיר לו מקצת. אבל אם נכנס טבול יום לעזרת ישראל – לוקה, דכתיב ובא השמש וטהר, מכלל דעדיין טמא".
הרי שתוספתא מפורשת בכלים (פ"א ה"ח) "טמא מת נכנס להר הבית ולא טמא מת בלבד אמרו אלא אפילו מת עצמו שנ' ויקח משה את עצמות יוסף עמו עמו במחנה לויה". אם כן מדאורייתא טמא מת מותר בכל מחנה לוויה, כולל החל עצמו. ומייתינן לה בפסחים (סז.), ובסוטה (כ:) ועוד. א"כ היאך יהיה איסור החיל מדאורייתא. ועוד, שבבית ראשון לא מצינו שהיה חיל (ויד הדוחה נטוייה לדחות, שהיה, אלא שלא נכתב), ובבית שלישי לדעת המלב"ים לא יהיה חיל [אלא במקומו יהיו תאים ואילים, עי' במלבי"ם יחזקאל (מ,ו)], וא"כ אין זה מדאורייתא, דאלת"ה איכא לאו דלא תגרעו.
וכיו"ב כתב הגאון ר' מאיר יונה בארנצקי, בעל הר המוריה, והוכיח ממה שהרמב"ם עצמו בפירוש המשנה (כלים פ"א מ"ח) כתב: "ולא נרחיק טמא מת אלא ממחנה שכינה, אבל נכנס הוא להר הבית, לפי שטמא מת אינו מטמא באבן משמא, וזב וזבה ונדה ויולדת מטמאין באבן שממא כמו שקדם. ובתוספתא, ולא טמא מת בלבד אמרו, אלא אפילו מת עצמו, שנא' ויקח משה את עצמות יוסף עמו, עמו במחנה לוייה. ועל דרך זו היה מותר לטמא מת לכנס לחיל ולעזרת נשים, לפי שהכל במעלת מחנה לוייה כמו שהקדמנו, אלא שכבר ביארו בתוספתא ואמרו החיל ועזר"נ מעלה יתירה בבית עולמים, והטמאין שנכנסו לשם פטורין". ומלשונו משמע בבירור, שאיסור הכניסה לטמא מת לחיל הוא מדרבנן.
והמהר"י קורקוס (שם הט"ז –י"ז), כתב שכדברי הראב"ד, כתב הר"ש ז"ל בכלים (פ"א מ"ח) [וכ"כ ג"כ רע"ב], דאילו מן התורה כבר נתבאר שאפי' מת עצמו מותר להכניסו למחנה לוייה, שהוא עד שער ניקנור, וכו'. עוד כתב שם בתחילה, שמלשון הרמב"ם כאן נראה שסובר שאיסור תורה יש בו, שהרי בסמוך גבי טבול יום כתב ואיסור זה מדבריהם, משמע דאיסור טמא מת מן התורה הוא, וגם ממה שכתב הרמב"ם, וטמא מת שנכנס לעזרת נשים, אינו חייב חטאת, משמע דאיסורא דאורייתא מיהא איכא, אלא שאין בו חטאת. אפשר דסובר דמעלה יתירה בבית עולמים יש בו איסור תורה, אלא שפטור, ומ"מ היותר קרוב שגם דעת רבינו שאין בו איסור תורה כלל, ולשון "פטור" לאו דווקא, אלא הכוונה פטור מחטאת, שאין בו איסור תורה, וחייב מכת מרדות מדרבנן, ולכך כתב פטור מחטאת, ומסכים עם מ"ש במשנה 'מותר', אע"פ שהביא התוספתא שאמרה 'פטור'.
ולענ"ד יש להוסיף, שאם הרמב"ם ס"ל שאיסור החיל הוא מדאורייתא, מדוע כתב שטמא מת שנכנס לעזרת הנשים אינו חייב חטאת, הול"ל שאם נכנס לחיל אין חייב חטאת. ומכאן מוכח כהרדב"ז והמהר"י קורקוס, שאין חייב חטאת לאו דווקא, אלא פטור מחטאת וחייב מכת מרדות דרבנן. וכדבריהם בדעת הרמב"ם כתב ג"כ בס' מרכבת המשנה (בהל' בית הבחירה כאן). 
וראיתי בספר ברכת אברהם (ח"א סי' כג), שהגר"א שפירא זצ"ל הביא ראיה לכך שקדושת החיל היא מדאורייתא מהגמרא בזבחים (קטז:) "תניא רשב"י אומר עוד אחרת הייתה, וחיל עזרת נשים היא, ולא היו עונשין עליה". ור"ח כתב על דברי רשב"י הנ"ל שהחיל ועזרת נשים חשובים כעזרה ששמותר לאכול בהם קדשי קדשים, ומזה הוכיח הגר"א שפירא זצ"ל (שם) שקדושת החיל מדאורייתא, שהרי אם קדושת החיל מדרבנן, לא ייתכן שלחכמים יש כוח להתיר לאכול קדשי קדשים מחוץ לעזרה.  
והנה, ז"ל ר"ח שם: "תניא ר' שמעון בן יוחאי או' עוד אחרת היתה חיל עזרת נשים, כלומר לא תימא דמחנה שכינה משערי ניקנור ולפנים ועונשין עליה לטמאים הנכנסים, אלא גם לבד משערי ניקנור היתה עוד מחיצה ולא היו נענשין הטמאים עליה, והוא החיל ועזרת הנשים וחשוב הוא כלפנים מן הקלעים לאכול בהן קדשי קדשים", והנה, אם אכן לפי רשב"י מחנה שכינה הוא עד החיל, ונמצא שקדושת החיל מדאורייתא, היאך ייתכן שלא היו נענשים הטמאין עליה?
ולענ"ד הפתרון פשוט. רבינו חננאל מסביר, שלפי רשב"י החיל אינו נחשב למחנה שכינה – אלא ל"לפנים מן הקלעים", שהרי לא שנינו בשום מקום שצריך לאכול קדשי קדשים במחנה שכינה – אלא לפנים מן הקלעים. דהכי תנן במכות (יז.), האוכל קדשי קדשים מחוץ לקלעים ה"ז לוקה את הארבעים.  וכן כתב הרמב"ם בסהמ"צ בשם הספרי (ל"ת קמה), והמצוה הקמ"ה היא שהזהירנו מאכול חטאת ואשם חוץ לעזרה ואפילו הכהנים. והוא אמרו יתעלה בזה הפסוק בקרך וצאנך. כאילו הוא אומר לא תוכל לאכול בשעריך בקרך וצאנך. ובאנו הפירוש (ספרי) בקרך וצאנך לא בא הכתוב אלא לאוכל חטאת ואשם חוץ לקלעים שהוא עובר בלא תעשה. וזה לוקה. אמנם הרמב"ם פסק דלא כרשב"י, אלא כת"ק בזבחים שם, "מכאן ואילך מחנה שכינה והן הן קלעים שבמדבר" , וע"כ כתב הרמב"ם (פי"א מהלכות מעשה הקרבנות ה"ה), כל האוכל כזית מבשר קדשי קדשים חוץ לעזרה לוקה.  ודבר זה מפורש בדברי רבינו חננאל: "והוא החיל ועזרת הנשים וחשוב הוא כלפנים מן הקלעים לאכול בהן קדשי קדשים", הרי שלא נחלק רשב"י אלא בכך שגם החיל נקרא לפנים מן הקלעים, אולם לא עלה על דעתו לומר שהחיל הוא מחנה שכינה מדאורייתא. ובסוף דבריו כתב הגר"א שפירא כיו"ב בדעת ר"ח, שכרת חייבים רק במחנה שכינה, והחיל אינו במחנה שכינה, שאינו ראוי לעבודה, אבל אכילת קדשים אינו מדיני מחנה שכינה אלא מדין חצר אוהל מועד, ואפי' חצר שאינו במחנה שכינה כלשכות, וחצר אוהל מועד הוי גם החיל. עכת"ד. 
[ולעיל הזכרנו את התוספתא בפ"ק דכלים (ה"ח), שהיא מקור הדברים שצוטט בזבחים "ר' שמעון אומר החיל ועזרת נשים מעלה יתרה בבית העולמים והטמאין שנכנסו לשם פטורין", וכתבנו שדווקא משם יש להוכיח להיפך, שדווקא בבית עולמים הייתה מעלה יתירה זו].
והראני ידידי הרב שמיר שיינטופ שליט"א, כי גם בשו"ת אג"מ (ח"א סי' לט) כתב כיו"ב, כי שילוח טמאים מן החיל הוא וודאי דרבנן, גם לדעת הרמב"ם, אולם קדושתו נאמרה 'הכל בכתב מיד ה' עלי השכיל', ומצד זה יש לו צד דאורייתא. וחיליה מדברי רש"י ביומא (מד:), שפירש הא דאמר רב אחא בר אהבה שם 'ש"מ מעלות דאורייתא', כתב וז"ל, מעלות שמנו חכמים במשנה במסכת כלים בפרק קמא (משנה ח), דקאמר התם: הר הבית מקודש מירושלים, והחיל מהר הבית, ועזרת נשים מן החיל, ועזרת ישראל משל נשים, ושל כהנים משל ישראל, ובין האולם ולמזבח מן העזרה, וההיכל מבין האולם ולמזבח - דאורייתא נינהו, הלכה למשה מסיני, והכי גמירי להו. ע"כ.
[bookmark: _Toc440276845]הלשכות שבעזרת הנשים
תנן במידות (פרק ב משנה ה), עזרת הנשים היתה אורך מאה ושלשים וחמש על רחב מאה ושלשים וחמש, וארבע לשכות היו בארבע מקצעותיה של ארבעים ארבעים אמה ,ולא היו מקורות, וכך הם עתידים להיות, שנאמר (יחזקאל מ"ו) ויוציאני אל החצר החיצונה ויעבירני אל ארבעת מקצועי החצר והנה חצר במקצוע החצר חצר במקצוע החצר בארבעת מקצעות החצר חצרות קטורות. ופירש הרא"ש שם, ארבע לשכות, 'מבחוץ כזה', ובמקור יש ציור, בו נראות הלשכות בד' הפינות של עזר"נ מבחוץ. ולפי זה יוצא, שמלבד אורך 135 אמות של עזר"נ, עוד היה 40 אמה (או שלשים, עי בר"ש על אתר) לצפון וכן לדרום, וא"כ השטח של החיל גדול בעוד 80 אמה לצפון ולדרום.
אולם, דברי הרא"ש תמוהים ביותר. היכן מצינו ש"מקצוע" של מקום, הוא מבחוץ? והלא הפשט בס' יחזקאל, הוא שהעזרות היו בתוך העזר"נ, שהרי אחר שנכנס אל עזרת הנשים (החצר החיצונה) כתב 'ויעבירני אל ארבעת מקצועי החצר'.
ובאמת, בציור שצייר הרמב"ם בפיהמ"ש (בסוף מס' מידות), מצויירות ארבעת הלשכות בתוך עזרת הנשים. גם רש"י ביחזקאל שם (פס' כב) כתב, שהלשכות היו 'בזוית מקצעות החצר', וזה כפירוש הרמב"ם. וכ"כ התוס' ביומא (ל: ד"ה אי דלא), 'ולשכת מצורעים היתה עומדת בעזרת נשים והיא אחת מארבע לשכות שבארבע מקצעותיה'. וכ"כ רבינו שמעיה במדות שם: "היה קל"ה על קל"ה – והכל פנוי חצר גדולה חוץ שבד' מקצועותיה של מ' כל אחת ואחת". גם רבינו המאירי בפירושו למדות (פ"ב מ"ד) לא הזכיר שהלשכות היו מבחוץ, ופשט דבריו שהיו הלשכות מבפנים. והתוס' יו"ט ככל הנראה לא ראה את דברי הרא"ש, ועל כן כתב, וארבע לשכות היו בד' מקצעותיה, פירוש במקצעותיה שבפנים. ואף על פי שהלשון עצמו מבואר שכך הוא. הוצרכתי לכתוב כן מפני שראיתי תמונה אחת על צורת בית שני נדפסה שנית בוינציא שנת אשמ"ח לפ"ק. ושם הושמו אלו הד' חצרות קטורות בד' המקצעות שמבחוץ לעזרה זו ואינו כך. וכן מוכח בספר יחזקאל. וכבר הארכתי בזה בספר צורת הבית סי' ע"א. ע"כ. וככל הנראה הדפיסו המדפיסים ע"פ פי' הרא"ש. גם התפארת ישראל (אות מ) כתב כדברי הרמב"ם ודעימיה. וכן כתב המלבי"ם (יחזקאל מו כב). והרא"ש דעה יחידאה בזה, ודבריו קשים, ולא נקטינן כוותיה.
[bookmark: _Toc440276846]דברי הגאון ציץ אליעזר זצ"ל, והנלע"ד להשיב
כתב הגרא"י וולדינברג בשו"ת ציץ אליעזר (ח"י סי' א):
ולטענה השניה מה שהשטח מחזיק לפי המדידות שלנו הרבה יותר משטח הר הבית שהוא ת"ק אמה על ת"ק אמה, לזה נשיב שלש תשובות כלליות והמה: 
אין אתנו ידוע עד מה בדיוק מקום קודש הקדשים שמשם נמדוד את המדידות, והגם שבשו"ת רדב"ז סימן תרל"ט, ועוד, קובעים שמקום אבן השתיה הוא איפוא שנמצא כיום המסגד עומר, ומשם צריכים איפוא למדוד המדידות, אבל אחרים חולקים על ההנחה הזאת, כידוע, ולדוגמא יעוין בקו' דרך הקודש שם בסופו שכותב וז"ל: והנה היום לא ידענו מציאות אבן השתיה הזאת כיצד היא עומדת כי הגוים פיהם דיבר שוא זה אומר בכה שהיא גבוה מן הארץ ותלוי' באויר וזה הפך התלמוד עד ישקיף וירא ה' משמים תגלה ותראה מלכותו עלינו עיין שם.
 אולם במחכ"ת, לא מצינו בכל הדורות מי שחלק על מסורת הרדב"ז, אדרבא לפני הרדב"ז ואחריו גדולי רבותינו כתבו כדבריו, ראוה בנות ויאשרוה. ומה שהביא הרב ראייה ממהר"ח אלפאנדארי, במחכ"ת לענ"ד אינה ראייה, שאינו מדבר על מקום אבן השתייה, כי אם על צורת האבן כיום, ופשוט.
עוד כתב הגרא"י: כן יעוין בספר עבודה תמה בנעילת שערים שמתמה דאם הכפה שישנה בבנין הישמעאלים ברור וידוע שהוא זה אבן השתיה א"כ אמאי לא ידעו אנשי כנה"ג בבנין בית שני מקום המזבח ע"י אבן השתיה והוצרכו לנביאים? ועוד מוסיף וכותב: ובכלל הדבר אני אומר דבודאי כדי לעשות מעשה לסמוך ע"ז הלכה למעשה צריך ידיעה ברורה ועדות נאמנה ומסירה גמורה איש מפי איש שיעידו על האבן השתיה עצמו כי הוא זה, דהיינו להראות באצבע על האבן בעיניו בכדי שיוכל למסור האב לבן, והרי בודאי שלא דרכה שם רגל יהודי יותר מאלף שנה, לא מיבעי' מעת שבנו שם הישמעאלים בית תפילתם שהוא ג"כ כמה מאות שנה שאי אפשר לדרוך שם רגל אדם שאינו מאמונתם, אלא אפי' קודם לכן בודאי שהיו נזהרים לילך שם מפני הטומאה, דבודאי שהיו חוששים לדעת הרמב"ם כמו שעוד היום נזהרים ללכת בכל המקומות שהם מסופקים שמא הוא מהר הבית, ועתה מי ראה את האבן מעולם שיעיד עליו? וכו' והרי ההר כולו מלא אבנים וסלעים, וכשחרש טרנוסרופוס את ההיכל בודאי שנתגלו כמה אבנים שהיו מכוסים ונתכסו כמה אבנים נמוכים שהיו מגולים קודם, ומכ"ש אח"כ כשבנו שם בנינים וחפרו כמה חפירות כפי הצורך להבנינים ההם ודאי וברור שנשתנו כמה וכמה דברים מכמות שהיו מקודם כמו שיעיד ע"ז כל בעל שכל ישר עיין שם. וא"כ מספק עלינו לחשוש ולהחמיר מכל מקום שנרצה למדוד שאולי אין מקום משכן כבודו כאן, וכפי שכותבים רואי - המקום מאשרים אמנם כי ישנם בכל השטח הרבה כיפות - סלעים בצורות שונות, באופן, שיש לאסור מספק כל שמבפנים חומת הר הבית, ואם בנוגע להכנסת אצבע לתוך חורי כותל המערבי מצינו להגאון האדר"ת ז"ל בספר משכנות לאביר יעקב ח"ב שהזהיר וכתב בלשון: ולכן הירא וחרד לדבר ד' בודאי יחוש לנפשו שלא יושיט גם אצבע אחת בין סדק כותל המערבי לבל יכשל חלילה בספק איסור תורה, וזהו לדעתו שם שגם בכה"ג נקרא ביאה במקצת, על אחת כמה וכמה בביאה בפנים ממש שמצריך כל אחד לחוש לנפשו, ואליבא דכו"ע (בהיות ורוב הפוסקים מכריעים כדעת הרמב"ם) לבל יכשל חלילה בספק איסור תורה. 
והנה, מה שתמה בס' עבודה תמה, דאם הכפה שישנה בבנין הישמעאלים ברור וידוע שהוא זה אבן השתיה א"כ אמאי לא ידעו אנשי כנה"ג בבנין בית שני מקום המזבח ע"י אבן השתיה והוצרכו לנביאים, לענ"ד אינה תמיהה כלל, חדא, דמנא לן שהוצרכו לנביאים? דהכי גרסי' בזבחים (סב.): אמר רבה בר בר חנה א"ר יוחנן: שלשה נביאים עלו עמהם מן הגולה, אחד שהעיד להם על המזבח, ואחד שהעיד להם על מקום המזבח, ואחד שהעיד להם שמקריבין אף על פי שאין בית. ע"כ. וכי סלקא דעתך, שהנביא שהעיד להם על מידות המזבח, היו מוכרחים נביא בשביל זה? וכי אם היו חכמי הדור מוסרים בקבלה את מדות המזבח לא היו מקבלים מהם? וכן גבי מקריבים אע"פ שאין בית, דלכא' צ"ע טובא, היאך פסקו הלכה ע"פ נביא, והא קי"ל (ב"מ נט:) לא בשמים היא, וכמ"ש הרמב"ם בפ"ט מהל' יסודי התורה וז"ל, וכן אם עקר דבר מדברים שלמדנו מפי השמועה או שאמר בדין מדיני תורה שה' צוה לו שהדין כך הוא והלכה כדברי פלוני הרי זה נביא השקר ויחנק, אף על פי שעשה אות, שהרי בא להכחיש התורה שאמרה לא בשמים היא, אבל לפי שעה שומעין לו בכל. ע"כ. [וכאן אין זה לפי שעה, שהרי זו הלכה לדורות גבי מקום המזבח]. 
אלא וודאי שמעשה שהיה כך היה, לא שמוכרחים נביא להעיד על הלכה שמקריבים אע"פ שאין בית, אלא שהנביא מסר קבלה שהייתה בידו, בתור אחד מחכמי הדור על מקום המזבח, אלא שמעשה שהיה כך היה, שחכם הדור היה נביא, ופשוט שגם אם לא היה נביא היו מקבלים ממנו, וכן הדין גבי הנביא שהעיד על מקום המזבח, ופשוט.
ועוד, שלאחר חורבן בית ראשון לא היה מסגד עומר על אבן השתייה לסמן את מקום ההיכל, ולכן לא יכלו העולים למדוד ממסגד עומר שלא היה קיים, אולם לנו יש מסורת כי אבן השתייה היא תחת מסגד עומר [ועד שלא נבנה מסגד עומר עבר מקום המקדש במסורת בין היהודים, ויש בידינו כמה וכמה עדויות שליהודים בזמן עומר הייתה מסורת ברורה על מקום ההיכל].
ומה שכתב עוד שם, "בכלל הדבר אני אומר דבודאי כדי לעשות מעשה לסמוך ע"ז הלכה למעשה צריך ידיעה ברורה ועדות נאמנה ומסירה גמורה איש מפי איש שיעידו על האבן השתיה עצמו כי הוא זה, דהיינו להראות באצבע על האבן בעיניו בכדי שיוכל למסור האב לבן, והרי בודאי שלא דרכה שם רגל יהודי יותר מאלף שנה, לא מיבעי' מעת שבנו שם הישמעאלים בית תפילתם שהוא ג"כ כמה מאות שנה שאי אפשר לדרוך שם רגל אדם שאינו מאמונתם, אלא אפי' קודם לכן בודאי שהיו נזהרים לילך שם מפני הטומאה, דבודאי שהיו חוששים לדעת הרמב"ם כמו שעוד היום נזהרים ללכת בכל המקומות שהם מסופקים שמא הוא מהר הבית, ועתה מי ראה את האבן מעולם שיעיד עליו?"
הנה מה שכתב שלא דרכה כף רגל יהודי למעלה מאלף שנה, במחכ"ת הוא נגד האמת, שלעיל הראינו שגדולי רבותינו הראשונים והאחרונים, הסכימו כולם ללא יוצא מן הכלל על העובדה שתחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה, ומעולם לא ערער אדם בדבר, ואם הרדב"ז ודעימיה סמכו על מסורת זו הלכה למעשה, מי אנו שנחלוק על מסורת זו ללא כל הוכחה?
ומה שכתב עוד שם, "והרי ההר כולו מלא אבנים וסלעים, וכשחרש טרנוסרופוס את ההיכל בודאי שנתגלו כמה אבנים שהיו מכוסים ונתכסו כמה אבנים נמוכים שהיו מגולים קודם, ומכ"ש אח"כ כשבנו שם בנינים וחפרו כמה חפירות כפי הצורך להבנינים ההם ודאי וברור שנשתנו כמה וכמה דברים מכמות שהיו מקודם כמו שיעיד ע"ז כל בעל שכל ישר עיין שם. וא"כ מספק עלינו לחשוש ולהחמיר מכל מקום שנרצה למדוד שאולי אין מקום משכן כבודו כאן, וכפי שכותבים רואי - המקום מאשרים אמנם כי ישנם בכל השטח הרבה כיפות - סלעים בצורות שונות, באופן, שיש לאסור מספק כל שמבפנים חומת הר הבית", לענ"ד לא נהירא. וכי הרדב"ז וכל רבותינו הראשונים והאחרונים הנ"ל לא ידעו שטרונסרופוס הרשע חרש את ההיכל? והלא תלמוד ערוך הוא בבבלי תענית (כט.) ובירושלמי תענית (פ"ד ה"ה)! וודאי ידעו זאת כל גדולי הראשונים והאחרונים הנ"ל, ואף על פי כן העידו בבירור על מקום המקדש, ואם כן לענ"ד אין זו טענה.
ומה שכתב עוד: "ואם בנוגע להכנסת אצבע לתוך חורי כותל המערבי מצינו להגאון האדר"ת ז"ל בספר משכנות לאביר יעקב ח"ב שהזהיר וכתב בלשון: ולכן הירא וחרד לדבר ד' בודאי יחוש לנפשו שלא יושיט גם אצבע אחת בין סדק כותל המערבי לבל יכשל חלילה בספק איסור תורה, וזהו לדעתו שם שגם בכה"ג נקרא ביאה במקצת, על אחת כמה וכמה בביאה בפנים ממש שמצריך כל אחד לחוש לנפשו, ואליבא דכו"ע (בהיות ורוב הפוסקים מכריעים כדעת הרמב"ם) לבל יכשל חלילה בספק איסור תורה". 
במחילה מכ"ת, אף אם הגאון האדר"ת היה מסופק אם הכותל המערבי הוא כותל העזרה, הרי שכבר התברר מעל כל ספק במסורת ברורה כי תחת כפת הסלע נמצאת אבן השתייה, וודאי שאם הגאון האדר"ת היה רואה את דברי כל רבותינו שלוקטו לעיל המעידים על מסורת ברורה ורציפה על מקום ההיכל, לא היה מחמיר על עצמו כך.
עוד כתב הגרא"י ולדינברג: "בספר משכנות לאביר יעקב ח"ב סימן א' כותב שם בשם הגרי"ל דיסקין ז"ל מבריסק שהביע דעה מקורית שיכול להיות שהכותלים של הר הבית נבנו בזמן שבנו ישראל את בית המקדש מחוץ לת"ק אמה עיין שם, ואם ככה הרי מתנפצים כל חישובי החשבונות והמדידות אל הכותלים האלה, כי לא משם צריכים להתחיל או לגמור המדידות, ושוב לא נדע מהיכן למדוד ויש לאסור על כן כל השטח מספק. 
ולהדברים האמורים יש להביא יסוד מדברי הפסקי תוס' במדות סי' ה' שכותב וז"ל: הר הבית היה לצפון ירושלים וההר היה גדול הרבה מת"ק על ת"ק אלא דלא היה קדוש אלא ת"ק על ת"ק עכ"ל, הרי כנ"ל, ואין לפי"ז כל תימה מה ששואלים ותמהים על השטח שהוא יותר מת"ק על ת"ק כמובן, אלא שלא נדע מאין ולהיכן. 
ויעוין עוד בספר עבודה תמה שער ב' שמעיר מזה שהעזרה לא היתה באמצע הר הבית ולא פורש לנו בשום מקום לא בש"ס ולא ברמב"ם כמה אמות היתה העזרה רחוקה מכותל הר הבית לדרום או למזרח או לאיזה צד ע"ש, וא"כ גם מכח זה לא נדע מה נעשה ויש לאסור כל השטח מספק, וכל זה הוא עוד חוץ מה שמזכירים כבר שיש להוציא מהחשבון עובי החומה והאולמות שהיו סמוכות לה וההוספות המרובות שהוסיף הורדוס (יעוין בספר עזרת כהנים על מס' מדות פ"ב מ"א אריכות נפלאה בזה עיין שם ובעוד) ומה נדע איפוא מהיכן ולאן". עכת"ד.
הנה מש"כ בשם הגרי"ל דיסקין, כבר כתבנו לעיל כי לענ"ד הדבר ברור כדבריו, ואין מחוור בעינינו שיטת הגר"ש גורן, שהכותל המזרחי והכותל המערבי שניהם כתלי הר הבית שהיה ת"ק אמה על ת"ק אמה, חדא, שאינם מקבילים, ואינם יוצרים ריבוע כי אם טרפז. והנגזר מזה, שרוחב הר הבית כיום איננו שווה, אלא הוא הולך ומתרחב מן הדרום לצפון, עיין לעיל. אולם אין בכל זה כדי לנפץ את כל המדידות שבוצעו, כי אם את המדידות שהתבצעו על סמך ההנחה שהכותל המערבי והמזרחי הם של הר הבית שהיה ת"ק אמה על ת"ק אמה, אולם אנו את מדידותינו מודדים על פי מסורת הרדב"ז ודעימיה על כפת הסלע, לא על פי כתלי הר הבית. 
ומש"כ בס' עבודה תמה, שאיננו יודעים את המרחק המדוייק של העזרה מהר הבית. אינני יודע מדוע זו סיבה לאסור כל השטח מספק, והלא יכולים אנו לחשב את המרחק הקטן ביותר והגדול ביותר שיכול היה להיות בדרום, ועל פי זה לחשב את שאר המרחקים, ולחומרא לא ליכנס לשטח המסופק.
עוד כתב הגרא"י: "ראה זה מצאתי בספר אדרת אליהו להגאון המקובל ר' עמנואל ריקי ז"ל בקונטרס מי נדה (אות לו) שכותב שהיה עסקן בדברים אלה, ובשנת תצ"ח סיבב את העיר ג' פעמים ומנה כל הפתחים וכו', ומוסיף וכותב וז"ל: ומן הפתחים הסגורים הוא פתח המזרח של הר הבית שפה קורים אותה שער הרחמים אבל לפי המדות שמדדתי מצאתי היותה היא ממש שער המזרח הידוע ואף כי מזוזותיה מחדש נבנו בבנין החומה, אבן המשקוף שעליה שהיא כשתי כפות בפיטורי ציצים נראה לעינים היות האבן ההוא מזמן קדמון מאד, וכנראה ששם מצאוהו בארץ במקומו על רחבו בנו מזוזות הפתח ההיא שלפי דברי רז"ל רחבה היתה עשר אמות, והלכתי למדוד אותה ומצאתי היות כל אמה מאלו העשר היותה אמה ושני שלישים מהאמה הנזכרת וכנראה שזאת היתה האמה של קדש בעת ההיא וברוך היודע עכ"ל. למדנו מדברי אדרת אליהו אלה שיש יסוד להניח שהאמה של קודש היא כמו אמה ושני שלישים של ימינו, ואם ככה הרי ישתוו המדידות, ומכל המדידות שעורכים אם נערכים לפי החשבון הזה יצא החשבון כמעט מדויק לפי שטח של ת"ק אמות על ת"ק אמות, והחשבון שעורכים ממקום הכותל המערבי עד מקום המסגד עומר (שהוא י"א אמות של עזרה וק' אמה הר הבית) ג"כ יצא אל נכון (וכך הודו לי מומחים לאותו דבר), עכ"פ לפי זה לא נדע כבר לא רק מהיכן למדוד כי אם גם באיזה מדה למדוד, ולכן ברור הדבר שמספק יש לאסור כל השטח שמבפנים לחומת הר הבית". 
אולם במחכ"ת זו טעות בדבר משנה, דתנינן בכלים (פי"ז מ"י), ר' מאיר אומר, כל האמות היו בינוניות חוץ ממזבח הזהב והקרן והסובב והיסוד רבי יהודה אומר, אמת הבנין ששה טפחים ושל כלים חמשה. ע"כ. ומייתינן לה במנחות (צז.). וכתב הרמב"ם בפיהמ"ש שם, שהלכה כר' מאיר. וכן פסק ביד החזקה (פ"ב מהל' בית הבחירה ה"ו), עשר אמות של גובה המזבח - מהן באמה בת ה' טפחים, ומהן באמה בת ששה טפחים, ושאר כל אמות הבנין באמה בת ששה טפחים. ונראה שפסק כר' מאיר ולא כר' יהודה, דלקמן (צח.) בעינן, וכמה אמה בינונית? אמר ר' יוחנן: ששה טפחים. אמר רבי יוסי בר אבין: אף אנן נמי תנינא, רבי מאיר אומר: השלחן ארכו שנים עשר ורחבו ששה. ע"כ. ומדשקיל וטרי תלמודא אליבא דר' מאיר, ומדאמר ר"י בר אבין אף אנן נמי תנינא, ש"מ דהלכתא כר' מאיר [וכמ"ש ביד מלאכי (כללי התלמוד) כלל ס, ובכללי התלמוד לשל"ה הק' אות תלה]. וכן פסק רבינו המאירי בבית הבחירה (שקלים פ"ו). וכ"כ הסמ"ג (עשין קסג). והכי נקטינן, ואין לחשוש להלכה לסברא זו, דקי"ל (סנהדרין לג.) טעה בדבר משנה חוזר, וכ"פ הרמב"ם (פ"ו מהל' סנהדרין ה"ב) והטוש"ע (חו"מ סי' כה ס"א). 
עוד כתב הגרא"י ולדינברג זצ"ל: "וכמו"כ התלבטו הגדולים בחרדה על אודות אם מותר להכניס ידים בחורים שבכותל בהיות וביאה במקצת שמה ביאה ועובי החומה כלפנים, ונחלקו בדיעותיהם מהם שאסרו באמת מעשות זאת, ומהם שהתירו מנימוקים שונים, (עיין שו"ת אבני נזר חיו"ד ח"ב סימנים ת"נ תנ"א תנ"ב ובמו"מ הארוך שהיה לגאון המחבר ז"ל עם הגאון בעל תורת חסד ז"ל, וספר משכנות לאביר יעקב ח"ב ומהמובא מדעת הגאון האדר"ת ז"ל בזה. ובספר מעשי למלך סופ"ח מה' בית הבחירה. עיין שם). ומזה נבין שהא מעבר לחומת הכותל ולפנים היה הדבר פשוט בעיני כל הגאונים הנז"ל שאסור ליכנס, וחייבים כרת כשנכנסים לפני ולפנים, וכך פירשו בהדיא בהמשך דבריהם בזה". עכת"ד.
והן אמת שבשו"ת אבני נזר (יו"ד סי' תנ) נשאל 'בדבר אשר העיר הרב ר' מעשיל נ"י מיושבי ירושלים תובב"א בדבר הנקבים שיש ביסוד כותל מערבי של הר הבית שאסור לבעל קרי ולכל מי שטומאה יוצאה עליו מגופו להכניס אצבעו בנקבים יען ביאה במקצת שמה ביאה', אולם המעיין יראה שאין מכאן כל הוכחה, שלא נסתפק אלא אם בעל קרי ושאר מי שטומאה יוצאה מגופו, יכול להכניס את אצבעותיו בחומת הר הבית, ומזה אין כל ראייה לאסור למי שטבל לקריו לעלות להר הבית. [וכ"ז בהנחה שהחומה המערבית היא אכן חומת הר הבית המקודש שהיה ת"ק על ת"ק אמה, דבר שכנראה אינו, עי' לעיל].
עוד כתב הגרא"י ולדינברג: "אודות השטח הפנוי שמצד החומה הדרומית, יש להוסיף, דלו אפילו נכונה ההשערה שישנם סימנים מוכיחים שבחומה הדרומית שכיום היו שני שערי חולדה (דבר שהתחילו לאחרונה לפקפק גם המחזיקים א"ע ליודעי דבר) מ"מ אין לקבוע אפ"ה מזה שתמה שם חומת הר הבית, דראה זאת הבחנתי, דהר"ש בפ"ק דמדות מ"ג מבאר דז"ש במשנה חמשה שערים היו להר הבית שני שערי חולדה מן הדרום וכו', הכוונה לשערים שהיו לחומת עזרת נשים המקפת כל ההר לפנים מן החיל ע"ש, ויוצא איפוא לפי"ז שלצד דרום היה משוך מחוץ לשערי חולדה עוד כעשרים אמה שהיה שייך לשטח הר הבית, דהא מחומת הר הבית היה איזה שטח פנוי עד הסורג, ומהסורג עד חומת עזרת נשים תפס עשר אמות שהיה שטח החיל כמבואר שם בפ"ב. ולדעת הרבה מפרשים היה הסורג וכן החיל מקיף לכל הצדדים יעוין בפ"ב דמדות שם מ"ג ובתיו"ט ותפא"י, וביומא ד' ט"ז ע"א ומאירי שם עיין שם ואכמ"ל". עכת"ד.
אולם מ"ש הר"ש בפיהמ"ש שם קשה להולמו, שכן המשנה אמרה, חמשה שערים היו לו להר הבית, ולא לבית המקדש. וכן כתב הרמב"ם בפיהמ"ש שם. וכן פסק ביד החזקה (ריש פ"ה מהל' בית הבחירה)"הר הבית והוא הר המוריה היה חמש מאות אמה על חמש מאות אמה והיה מוקף חומה, וכו' וחמשה שערים היו לו, אחד מן המערב ואחד מן המזרח ואחד מן הצפון ושנים מן הדרום. וכ"כ הרד"ק (יחזקאל מ, יד), וכ"כ הכפו"פ (פ"ו), וכן פירש הרע"ב שם. והר"ש הוא דעה יחידאה, ודבריו קשים להולמם, ולא נקטינן כוותיה.
עוד כתב הגרא"י ולדינברג שם: "והתחשבתי, דיתכן דהזהירות שנזהרים מללכת במקומות ידועים גם מאחורי החומה, הוא זה גם בגלל דברים הנאמרים בזה בספר פאת השלחן (ה' א"י סי' ג' בבית ישראל ס"ק כ"ו), דמדי דברו על החומה המזרחית של הבית כותב בלשון זה: וצריך לשקול הדבר כי אולי חידשו זו החומה כמו שאומרים שכתוב עובדא דנבנה ע"י תקיפים יהודים מאנשי שפניא שמצאו חן בעיני המלך וקיצרו ועשו החומה במקום חדש דמשמעות שחומת הר הבית היה בסוף שיפועו כמ"ש במדות ופ"ק דיומא וברש"י שם עכ"ל. יוצא לנו מדברי הפאת השלחן שיש מקום לחשוש שהחומה שלפנינו מצד מזרחית היא חומה מחודשת וחומת הר הבית האמיתית נמשכה הלאה עד סוף שיפוע ההר, וא"כ כזה החשש יש לחשוש גם בצד הדרומי שחומת הר הבית היה מגיע נמי עד סוף השיפוע שהוא חומת העיר שלפנינו וזוהי אולי איפוא הסיבה להזהירות שהרבה מאנשי ירושלים היו נזהרים מלהכנס בשטחים שמאחורי החומות האמורים, ומענין הדבר שכעת החפירות שעושים הרי מוצאים באמת שיירי חומות מאחורי חומות אלה המזרחי והדרומי וכנ"ל, וזה מחזק את מה שמסופר בפאת השלחן הנ"ז. ומבין השיטין של דברי הגאון בעל פאת השלחן אנו למדים שסבור היה כי אלה שעשו זאת לבנות חומה לפנים מן החומה הקודמת ולמחות זכרה של הקודמת עשו שלא ברצון חכמים דעי"ז הרי מכשילים את הרבים ליכנס בשטח הר הבית, ועל כן מכנה אותם בשם תקיפים יהודים שמצאו חן בעיני המלך וד"ל. [וחומת העיר עצמה היתה הרבה יותר למטה, וכמה חומות היו לה והיו נמשכות לצד מזרח אפילו עד למעלה מהר המשחה הוא הר הזיתים, עיין שבועות ד' ט"ז ע"א במה דאיתא: שני ביצעין היו בהר המשחה וכו' וברש"י, וכן בשו"ת מהרי"ט חיו"ד סימן ל"ז עיין שם, ויעוין עוד בסוכה ד' נ"א ע"א דעל הכתוב במשנה שם שלא היה חצר בירושלים שאינה מאירה משמחת בית השואבה, כותב רש"י: לפי שהמנורות גבוהין חמשים אמה והר הבית גבוה והאורה זורחת בכל העיר וכותל מזרחי שהוא לסוף עזרת נשים היה נמוך כדאמרינן בסדר יומא והמנורות עולין למעלה ממנה עכ"ל. ומוכח מזה שעיקר ישובה של ירושלים היה לצד מזרח, וראיתי שעמד על דברי רש"י אלה בס' שם שמואל חלק המועדים בדרוש לסוכות שנת תרע"ז עיין שם, ויתכן שהישוב היה יותר דרומית - מזרחית, וכן צפונית - מזרחית באופן שיכלו אפ"ה לראות אור המנורות. ועיין גם בארברבנאל זכריה י"ב אות ו' מ"ש שם עיין שם, וגם אפילו אם היה ישוב בעמק בצד המזרח עצמו ג"כ לא היה זה מפריע, ולא היה מפסיק כלל בין הר הבית לבין הכהן השורף את הפרה מלעמוד בהר הזיתים ולכוון ולראות את פתחו של היכל בשעת הזאת הדם כמובן, וכבש הרי היו עושים מהר הבית להר המשחה כדאיתא בפ"ג דפרה מ"ו ע"ש, ואין להאריך כאן יותר מזה]. עכ"פ איך יוכל איפוא כעת מי שהוא לבוא ולדלג על כל הגדרים והסייגים ולפרוץ פרצות גם מבפנים להורות להתיר ליכנס שם בכולו או לבחור לההיתר בשטחים ממנו לפי אומדן דעת וכדומה, וד"ל". עכת"ד.
אולם ספקו של בעל פאת השלחן, נפשט מכח המסורת על כפת הסלע כמקום אבן השתייה, שהעידו עליה רבים וכן שלמים, ואין ספיקו של הפאת השלחן, מוציא מידי וודאן של כל רבותינו הנ"ל. ומה שהעיר הגרא"י לשבועות (טז.) ולשו"ת מהרי"ט (ח"ב יו"ד סי' לז), הנה שם מבואר דהרחיבו את העיר ובנו חומה בראש הר המשחה, ואחר המחילה, לא ידעתי מה קושיא היא זו, ומה הוכחה יש בכך מלבד שחומת העיר המזרחית שהייתה בעבר קרובה יותר, נתרחבה גם לכיוון הר הזיתים?
גם מה שהביא הרב מרש"י סוכה (נא.) היא גופה פליאה, מנא ליה לרש"י הא, ולא מצאתי חבר לרש"י בפירוש זה [ודבריו צריכים עיון מדוע אמר כך, שמכל תיאורי יוסף בן מתתיהו משמע שהעיר הייתה במערב ובדרום], ומכל מקום, אף לפירש"י, במחכ"ת לא ידעתי מה הוכחה היא, מלבד זה שהיה יישוב יהודי ממזרח להר הבית, ומדוע בגלל זה יש לאסור לעלות להר הבית?
עוד כתב הגרא"י שם: "אל יהא דבר זה קל בעיני הבריות, ידעו בזה כי טומאת מקדש חמורה עד מאד, ונסתפק לצטט בזה לשם כך לשון התוספתא בפ"א דשבועות ה"ב, וזה לשונה: היה ר"ש אומר קשה טומאת מקדש וקדשיו מכל עבירות שבתורה, שכל עבירות שבתורה מתכפרות בשעיר אחת, וטומאת מקדש וקדשיו מתכפרת בל"ב שעירין כל עבירות שבתורה מתכפרות פעם אחת בשנה וטומאת מקדש וקדשיו מתכפרת בכל חדש וחדש שנאמר לכן חי אני נאום ה' אלקים אם לא יען את מקדשי טמאת וגו', קשין הן שקוצין ותועבות שעשית, וטומאת מקדש וקדשיו קשה מכולן עכ"ל. ודי בזה. ויה"ר שיבנה ביהמ"ק במהרה בימינו ונעבדהו שם ביראה כימי עולם וכשנים קדמוניות". עכת"ד.
ואין אנו באים לחלוק על דבריו הנ"ל כלל. אולם אם ברור לנו במסורת רצופה שהעידו עליה גדולי עולם איתני הארץ, יש מקומות שאין הם בגדר ספק כלל אצלנו, ומדוע לאסור את המותר? 
[bookmark: _Toc440276847]עליית מונטיפיורי
עוד רצה הגרא"י להביא ראייה ממה שמסופר על השר מונטיפיורי, שעלה להר הבית, ונידה אותו  אחד מחכמי ירושלים. וכבר השיבו לטענה זו בכמה וכמה מקומות, ואני אלקט אחר הקוצרים, הרב יצחק ברנד שליט"א במאמרו ('האם באמת אסור לעלות להר הבית') היטיב להוכיח כי הקפידא הייתה לפי שנכנס מונטיפיורי למקום אבן השתייה, ולא על עצם העלייה להר הבית, וכבר האריכו להביא ראיות לזה, ועי' בשו"ת מלכי בקדש (ח"א עמ' 43), ובספר מועדים וזמנים (עמ' 223).
[bookmark: _Toc440276848]דברי הגר"ע יוסף זצ"ל
בשו"ת יביע אומר (ח"ה יו"ד סי' כו) אגב גררא, דיבר מעט הגר"ע יוסף בדין עלייה להר הבית, וז"ל: 
וכן פסק הרמב"ם (בפ"ז מה' בית הבחירה ה"ב), שמכלל מצות מורא מקדש, שלא להכנס להר הבית אלא לדבר מצוה. וכ' הכ"מ שהמקור כנ"ל. והנה גם זה לא הותר אף לאחר שטבל לקריו, אלא חוץ למקום העזרות, והחיל, שמשום טומאת מת צריך להזהר מאד ולהתרחק באופן שלא יכשל ויכנס למקום העזרות והחיל, והוא לא ידע ואשם ונשא עונו. ובאמת שקשה מאד לצמצם ולדעת מקום העזרות והחיל, שאף שבשו"ת הרדב"ז ח"ב (סי' תרצא) כ', שאין ספק שהאבן הנקראת אלצכרא (כיפת הסלע) היא האבן השתיה, שעליה היה הארון בבית קדש הקדשים. ע"ש. (וע"ע בשו"ת חתם סופר יו"ד סי' רלו). אבל במקום אחר כתבנו לפקפק ע"ז, וכבר מצאנו עוררים על כך. ואף שידוע לנו שהכותל המערבי, הוא חומת הר הבית המערבית, (ודלא כמ"ש הרדב"ז שם שהוא כותל העזרה), ומשם לחומה המזרחית ת"ק אמה, מ"מ הרי אין ידוע לנו המרחק שבין הכותל המערבי לכותל בית קדש הקדשים, ומ"ש בתוס' יום טוב (רפ"ב דמדות) שמאה אמות מבדילים ביניהם, אינו אלא דרך משל, וכמ"ש בעצמו שם, ובתפארת ישראל שם כ' שהמרחק ביניהם ס"ג אמות. וע"ע בשו"ת שאילת דוד (בקונט' דרישת ציון וירושלים די"ד סע"ג), שכ', שאי אפשר לנו בשום פנים לכוין מקום המזבח, ויש לחוש בזה באיסור כרת. ע"ש. ואכמ"ל. ולכן בודאי שיש להתרחק ולהשמר שלא להכנס להר הבית אפי' לאחר טבילה ולצורך מצוה, כי יבאו ההמון לפרוץ ולהכנס בטומאה לשטח העזרות וההיכל, דילפי אינשי מקלקלתא ולא מתקנתא. (וכמ"ש בירושלמי פ"ב דמ"ק ה"ב). וכעת כבר נמנו וגזרו והסכימו גדולי הדור בכל תוקף לגדור גדר ולהזהיר באזהרה חמורה לבל יהין שום אדם להכנס לשטח הר הבית, עד כי יבא שילה, שאז יקויים בנו: וזרקתי עליכם מים טהורים וטהרתם, ושומע לנו ישכון בטח. והשי"ת יחיש לגאלינו גאולה שלמה נכון יהיה בית ה' בראש הרים ואפריון על מכונו ישב. וישראל נושע בה' תשועת עולמים. אמן. עכת"ד.
והנה מש"כ ש'במקום אחר כתבנו לפקפק על זה, וכבר מצאנו עוררים על כך', אינני יודע למה מתכווין הרב. ומ"מ אנו דנו בטענות האוסרים ולעניות דעתנו יש להשיב על כולן. ומש"כ הרב שאין אנו יודעים מה המרחק בין כותל הר הבית המערבי ובין כותל העזרה, אמת נכון הדבר, אולם על פי המסורת על אבן השתייה שתחת הכיפה, שסמכו עליה גדולי רבותינו במשך כל הדורות, נוכל לדעת את התחום הגדול ביותר שיש להחמיר, על פי המרחק הגדול ביותר שיכול להיות למערב, וכן לכל שאר הצדדים, ומפני זה אין לאסור את העלייה לכל ההר. ומש"כ הרב שאיסור כרת יש בדבר. לענ"ד יש להעיר, שאין זה מדוייק, שאיסור כרת הוא רק על שטח העזרה שהוא 187 על 135 אמות, שהוא שטח קטן מאד יחסית לכל הר הבית הקיים בזמננו (השטח שבאיסור כרת הוא 89.76X64.8 מטר,דהיינו 5816.44 מ"ר. שטח זה הוא פחות מאחד חלקי עשרים של הר הבית הקיים בזמנינו). ואף שאיננו יכולים לכווין המזבח בדיוק, מ"מ נוכל לדעת היכן היה בערך, ולהחמיר שלא להתקרב לתחום המסופק. ומש"כ הרב שיבואו ההמון לפרוץ ולהכנס בטומאה לשטח העזרות וההיכל, הנה יש להפריד בין שני הדיונים: הא', האם יש תחומים שמותר להיכנס להם, או שהכל מסופק ואין אנו יודעים. הב', האם כניסתנו תביא מכשול לאנשים אחרים.
והנה בנוגע לשאלה הראשונה, כבר ביררנו באורך כי יש תחומים שמעל כל ספק מותר ליכנס אליהם.
ובנוגע לשאלה השנייה, הנה לצערנו הרבה יהודים עולים גם כך למקומות האסורים, ואין הם נמנעים מחמת איסור הרבנות, כך שרואים אנו שאיסור הרבנות, לא מונע בעדם מלעלות. ובמקום לאסור את כל הכניסה, מציע אני לפני התלמידי חכמים שבדור, שתצא הודעה אחידה מרבני ישראל, כי יש מקומות מותרים, ויש מקומות שאין לעבור אותם בשום פנים ואופן, ולסמן אותם בצורה ברורה, ולתאם זאת עם המשטרה, ואחר כן העולה לשם אין אחריותו עלינו. ומי שיעלה גם לשם, הרי יעלה הוא גם אם הרבנות תאסור לעלות לכל ההר. ויותר תקנה תהא בסימון המקומות המותרים, שיהיו יהודים רבים שביודעם שאפשר לעשות זאת בדרך המותרת על פי התורה, ישמחו לעשות זאת, מאשר לאסור את הכניסה, ויהודים יעלו בכל מקרה, ויכנסו גם למקומות שאסור ליכנס.
שו"ר בשו"ת עשה לך רב (ח"א סי' טו) לר' חיים דוד הלוי, שכתב כיו"ב וז"ל, יש אמנם החוששים פן ואולי היתר הכניסה יגרור אחריו הכשלת רבים באיסור כרת שיגררו להכנס גם לשטח האסור, או שיכנסו לשטח הר הבית ללא טבילה וחליצת נעלים כדין. אך לענ"ד אין כדאי בחששות אלה לאסור על עצמנו הכניסה להר הבית, כי אלה שאינם חוששים לקדושת המקום הלא גם עתה נכנסים הם לפני ולפנים, ומי הוא המפסיד מגזירה זאת רק יראי ה' שלבם יוצא לעמוד במקום הקרוב ככל האפשר לאותה נקודת אור מופלאה, שבה נגלתה בעבר שכינת ה' באור בהיר, ושרוייה גם בהווה, אם כי בהסתר פנים. וחזקה על אלה הרוצים לשפוך שיחם ושיגם לפני בוראם במקום קדוש זה, שיזהרו לבל יכשלו באיסור כל שהוא. זאת ועוד, הלא ידוע הוא שאין אנו רשאים לגזור גזירות מדעתנו לאסור את המותר, מאחרי תקופת התלמוד (עי' בשד"ח כללים מע' ג סי' י"א שציין דעת רבים וגדולים שהסכמו כן, ועי"ע שם בפאת השדה סי' ד שדחה דעת יחיד הסובר שיש מקרים שבהם יכולים חכמי הדור לגזור גזירות חדשות, והסכים שאין לגזור בשום פנים גזירות חדשות מדעתנו). עכת"ד.
[ומש"כ הרהמ"ח שאין לגזור גזירות מדעתנו. הנה כ"כ הרב המגיד (הל' חמץ ומצה פ"ה ה"כ), דאין לנו לגזור גזרות מדעתנו אחר דורות הגאונים. וכ"כ הפר"ח (או"ח ריש סי' תנא), שאין לשים את כלי החמץ במקום גבוה, ודלא כהרב ב"ח, שאין לנו לגזור גזרות מדעתנו. ע"ש. והו"ד ביד מלאכי (כללי הדינים סי' קנג, הו"ד בשד"ח שם). וכ"כ בשו"ת מהרש"ג (ח"ב סי' נ), שכל שלא גזרו חז"ל, אין לנו לחדש גזירות מדעתנו. והגרי"ח בס' ידי חיים (עמ' ר) כתב, שכל שהוא דבר חדש שלא היה בימי חז"ל, אפי' יש טעם לאסור ולומר שבוודאי אם היה בזמן חז"ל היו אוסרים אותו משום גזרה שמא יבוא לידי איסור תורה, מ"מ אנו אין לנו כח לגזור מעצמינו לאסור את המותר משום גזרה, אע"פ שאנו מדמים מילתא למילתא. כי רק רבותינו הראשונים היה בידם כח לאסור המותר משום גזירה, והם אינם מצויים בדורותינו לגזור לאסור את המותר משום גזירה. ואנו אין בידינו כח לגזור כלל. כי כל דבר שלא גזרו עליו חז"ל בפירוש, אפי' אם הוא דומה ממש לדבר שגזרו עליו, אין אנו יכולים לגזור עליו ולאוסרו. וכ"כ הגרצ"פ פראנק בתשובה שהובאה בציץ אליעזר (ח"ב סי' ז), שאין בידינו כח לגזור גזירות מעצמנו. והמקור לכך, בירושלמי שביעית (פ"ב ה"ד), אין מוסיפין על הגזירה. והו"ד בחזו"ע (שבת א עמ' מח). וכ"כ הרבה פוסקים, הו"ד בשד"ח שם. אולם מ"מ נראה כי אף הרבנים האוסרים לא גזרו גזרה – כי אם אמרו שאין לעלות מחשש שמא יגרום זה לאיסור. וי"ל].  
והנה, ראיתי לכתוב כאן מעט על חשיבות העלייה להר, ומדוע יש לחייב את העלייה בשטחים המותרים ליכנס בהם מעל כל ספק, במקום לאסור אותה מחשש שמא יעברו את השטחים המותרים:
[bookmark: _Toc440276849]על חשיבות העלייה להר הבית
[חלק מדברי בנושא זה ראיתי במאמרו של הרב יצחק ברנד שליט"א 'האם באמת אסור לעלות להר הבית']. גרסינן בשבועות (טז.), תא שמע, אבא שאול אומר: שני ביצעין היו בהר המשחה, תחתונה ועליונה, תחתונה נתקדשה בכל אלו, עליונה לא נתקדשה בכל אלו, אלא בעולי גולה שלא במלך ושלא באורים ותומים. תחתונה שהיתה קדושתה גמורה - עמי הארץ נכנסין לשם ואוכלין שם קדשים קלים אבל לא מעשר שני, וחברים אוכלים שם קדשים קלים ומעשר שני, עליונה שלא היתה קדושתה גמורה - עמי הארץ היו נכנסין שם ואוכלין שם קדשים קלים אבל לא מעשר שני, וחברים אין אוכלין שם לא קדשים קלים ולא מעשר שני; ומפני מה לא קידשוה? שאין מוסיפין על העיר ועל העזרות אלא במלך ונביא, ואורים ותומים, ובסנהדרין של ע"א, ובשתי תודות ובשיר. ולמה קידשוה? למה קידשוה? הא אמרת לא קידשוה! אלא למה הכניסוה? מפני שתורפה של ירושלים היתה, ונוחה היא ליכבש משם. 
ופירש רש"י,שני בצעים, מרישק"א בלע"ז [פי' שדות מרעה]. בהר המשחה, הר הזיתים. תחתונה ועליונה, בשיפוע ההר היו ואחת למעלה בגבהו ואחת בשפולו. תחתונה נתקדשה בכל אלו, שמימי בית ראשון הכניסוה וחיברוה לעיר ע"י חומה אחרת. אלא בעולי גולה, שהוסיפו על העיר ובנו היקף חומה אחרת לחוץ. ה"ג לה בתוספתא דסנהדרין תחתונה שהיתה קדושתה גמורה עמי הארץ נכנסים לשם ואוכלים שם קדשים קלים אבל לא מעשר שני וחברים אוכלים שם מעשר שני וקדשים קלים עליונה שלא היתה קדושתה גמורה עמי הארץ נכנסים שם ואוכלים שם קדשים קלים אבל לא מעשר שני, וחברים אין אוכלין שם לא קדשים קלים ולא מעשר שני. ויש לפרש דעמי הארץ המפרישין מעשרות היו זריזים לעשות בו מצוה מן המובחר לפי שהיו שומעין דרשה עשר בשביל שתתעשר והיו צריכים להתוודות עשיתי ככל אשר צויתני, והיו שומעים את המתרגמים ואכלת לפני ה' אלקיך מעשר דגנך תירושך ויצהרך לכך היו נכנסין עד תוך חומת ירושלים הפנימית לקיים לפני ה' אלהיך אבל בקדשים לא היו מטריחין עצמן ואוכלים אותם לפנים מחומה חיצונה כשאין מוצאים אכסניא בפנים וכשהיו אומרים להם זו קדושה וזו אינה קדושה לא היו שומעין לנו לפי שאומרים זו חומה וזו חומה מה לי תחתונה מה לי עליונה. שתורפה של ירושלים, גלויה וערותה מקום שהיא נוחה ליכבש.
והכי גרסינן בירושלמי סנהדרין (פ"א ה"ג), מפני מה לא קידשוה, מפני שהיתה תורפת ירושלים שם והיתה יכולה ליכבש משם. ומקור הדברים בתוספתא סנהדרין (פ"ה). וכן הוא במגלת תענית (בארבעה באלול). ע"ש.
ולכא' קושיא גדולה כאן. דהנה פסק הרמב"ם (פי"א מהלכות מעשה הקרבנות ה"ה): כל האוכל כזית מבשר קדשי קדשים חוץ לעזרה, לוקה, שנאמר לא תוכל לאכול בשעריך מעשר דגנך תירושך ויצהרך ובכורות בקרך וצאנך, מפי השמועה למדו שזו אזהרה לאוכל מבשר חטאות ואשמות חוץ לעזרה, והוא הדין לאוכל קדשים קלים חוץ לירושלים שהוא לוקה, שחומת ירושלים לקדשים קלים כחומת העזרה לקדשי קדשים, ואחד בשר חטאת ואשם או שירי מנחות. ומקורו במשנה מכות (יז.) האוכל קדשי קדשים חוץ לקלעים, קדשים קלים ומעשר שני חוץ לחומה, ה"ז לוקה ארבעים. ובגמ' אמרינן עלה, ונדבותיך, זו תודה ושלמים. אמר רבי שמעון, מה בא זה ללמדנו? אם לאוכלן חוץ לחומה, קל וחומר ממעשר. [ואף שאין עונשין ואין מזהירין מן הדין, תי' הרדב"ז על הרמב"ם שם, דונדבותיך קרא יתירא הוא, אי נמי גילוי מילתא בעלמא הוא, דכי היכי דאשכחן דקדשי קדשים חוץ למקומן לקי עלייהו – אף שלמים חוץ למקומן דהיינו חוץ לירושלים לקי עלייהו]. וכן בסהמ"צ (ל"ת קמה) מנה הרמב"ם איסור זה מדאורייתא: והמצוה הקמ"ה, היא שהזהירנו מאכול חטאת ואשם חוץ לעזרה ואפילו הכהנים. והוא אמרו יתעלה בזה הפסוק בקרך וצאנך. כאילו הוא אומר לא תוכל לאכול בשעריך בקרך וצאנך. ובאנו הפירוש (בספרי), בקרך וצאנך, לא בא הכתוב אלא לאוכל חטאת ואשם חוץ לקלעים שהוא עובר בלא תעשה. וזה לוקה. וכן אוכל קדשים קלים חוץ לחומה גם כן לוקה. כמו שהתבאר בגמר מכות (יז.) כי אכילת כל דבר חוץ למקום אכילתו לא תוכל לאכול בשעריך קרינא ביה. וזכור זה. ע"כ. 
ואם כן, יש איסור דאורייתא לאכול קדשים קלים חוץ לחומת ירושלים, ולוקין על זה. ואעפ"כ חכמים הכניסו את החלק העליון של הר הזיתים בתוך חומת ירושלים, ואע"פ שידעו חז"ל שתבוא מכך תקלה, שעמי ארצות יעברו איסורי דאורייתא, רבותינו ראו שחשיבות מניעת כיבוש העיר, היא יותר גדולה מכך שיעברו עמי הארץ איסור דאורייתא. [וע"ע בגיטין (נו.), סבור רבנן לקרוביה משום שלום מלכות, אמר להו רבי זכריה בן אבקולס, יאמרו: בעלי מומין קריבין לגבי מזבח. סבור למיקטליה, דלא ליזיל ולימא, אמר להו רבי זכריה, יאמרו: מטיל מום בקדשים יהרג. אמר רבי יוחנן: ענוותנותו של רבי זכריה בן אבקולס, החריבה את ביתנו, ושרפה את היכלנו, והגליתנו מארצנו]. 
וכן כתבו התוספות שם (ד"ה אלא בבני גולה) וז"ל, אף על פי שהיה הדבר בא לידי תקלה הכניסוה כדי שימסרו עצמם עליה יותר כשיש לה שם קדושה. ע"כ. וביאור הדבר, שחכמים ראו שחשיבות הריבונות היהודית על ירושלים, יותר גדולה מחשש שמא עמי הארצות יעברו איסור דאורייתא. וכן כתב הרא"ש בתוספותיו (שם, ד"ה אלא), דאף על פי שהדבר היה בא לידי תקלה הכניסוה כדי שימסרו עצמם עליה יותר כשיש לה שם קדושה. [ועי' במהרש"א שם על התוס', שכתב דמה שהכניסוה ודאי דלא קשיא להו, דלהא קאמר הא אמרת ולא קדשום אלא למה הכניסוה מפני שתורפה כו', אלא דמשמע להו אף שבאמת לא קדשוה, דבכל אלו תנן, מ"מ משמע מהא דקתני לא נתקדשה בכל אלו אלא בעולי גולה שלא במלך כו' שעשו בו כל מה שיוכל לעשות לקדש - דהיינו בנביא וע"א ובב' תודות ובשיר, וע"ז קשה להו, כיון דבאמת לא קדשוה - מפני שלא היו כל אלו - א"כ לא היה להם לעשות שאר דברים שמקדשין בו שזה היה מביא ע"ה לידי תקלה שיסברו ויאמרו שהיא מקודשת בכך ואהא כתבו שעשו כן כדי שימסרו כו'. ע"כ. ומדבריו עולה, שרבותינו אף עשו 'הצגה' של ממש, הביאו נביא וסנהדרין וב' תודות ושיר, על מנת שעמי הארץ ימסרו את נפשם על המקום להגן עליו, ואף על פי שידעו שיבואו לידי איסור דאורייתא, שקלו חז"ל, שחשיבות הריבונות על ירושלים יותר גדולה מאיסור אכילת קדשים קלים מחוץ לחומה.
וכן כתב הר"י מיגאש בשבועות (שם), "לפיכך לא קדשוה קדושה גמורה. ולמה קדשוה? והא אמרת לא קדשוה קדושה גמורה! אלא למה הכניסוה בכלל ירושלים מפני שתורפה של ירושלים היתה כלומר אותו מקום כיון שהוא הר נמצא שהוא גבוה על המדינה ונוחה היתה לכבוש משם לפיכך בנו חומה על אותו מקום ונעשית חומת העיר שם והכניסוהו לאותו מקום בכלל ירושלים". ליסוד זה מוצאים אנו חיזוק גם מדתנינן בריש סנהדרין (ב.) דאין עושין עיר הנדחת בספר, ולקמן (טז.) אמרינן, וסמוכה לספר - אפילו אחת אין עושין. מאי טעמא - שמא ישמעו נכרים ויחריבו את ארץ ישראל. ותיפוק לי דמקרבך אמר רחמנא, ולא מן הספר! רבי שמעון היא, דדריש טעמא דקרא. וכן פסק הרמב"ם (פ"ד מהל' ע"ז ה"ד), ואין עושין עיר הנדחת בספר כדי שלא יכנסו גוים ויחריבו את ארץ ישראל. הרי שאע"פ שמעיקר דין תורה, ראויה כל העיר למיתה בסייף, מ"מ למעשה אין היא נעשית עיר הנדחת, שמא הגוים יכבשו את ארץ ישראל משם. וע"ע בירושלמי סנהדרין (פ"א ה"ג), חרנה אמר מפוזרות אין עושין כל עיקר שמא יפוצו גוים ויבואו לארץ ישראל. ע"ש.
סיעתא נוספת ליסוד זה מצינו בעירובין (מה.), אמר רב יהודה אמר רב: נכרים שצרו על עיירות ישראל - אין יוצאין עליהם בכלי זיינן, ואין מחללין עליהן את השבת. תניא נמי הכי: נכרים שצרו וכו'. במה דברים אמורים - כשבאו על עסקי ממון. אבל באו על עסקי נפשות - יוצאין עליהן בכלי זיינן, ומחללין עליהן את השבת. ובעיר הסמוכה לספר, אפילו לא באו על עסקי נפשות אלא על עסקי תבן וקש - יוצאין עליהן בכלי זיינן, ומחללין עליהן את השבת. ופירש"י, לספר - עיר שמבדלת בין גבול ישראל לגבול האומות, יוצאין עליהם שמא ילכדוה ומשם תהא נוחה הארץ ליכבש לפניהם. וכן עשה דוד מלך ישראל הלכה למעשה, כמבואר בהמשך התלמוד (שם), דרש רבי דוסתאי דמן בירי: מאי דכתיב  ויגדו לדוד לאמר הנה פלשתים נלחמים בקעילה והמה שסים את הגרנות?תנא, קעילה עיר הסמוכה לספר היתה, והם לא באו אלא על עסקי תבן וקש, דכתיב והמה שסים את הגרנות.  וכן פסק הרמב"ם (פ"ב מהל' שבת הכ"ג) "ובעיר הסמוכה לספר אפי' לא באו אלא על עסקי תבן וקש יוצאין עליהן בכלי זיין ומחללין עליהן את השבת", וכ"פ  כל הפוסקים, רבינו חננאל, הרשב"א, הריטב"א ורבינו המאירי.
וכ"כ בשו"ת מהרי"ט (ח"ב יו"ד סי' לז), שע"ה שאינן נותנין הפרש בין תחתונה לעליונה שאומרים זו חומה וזו חומה ומפרש הת' למה הכניסוהו לעליונה מפני שתורפה של ירושלים היתה נוחה ליכבש משם הרי שבהר המשחה עשו חומה עליונה לחיזוק ולשמירה מפני האויב הילכך צריך לעשות' בראש וכו' ומפני מה הכניסוה בתוך קדושת ירושלים דנפיק מינה חורבה לענין אכילת קדשים מפני שתורפה של ירושלים היתה. ע"כ.
ואין לחלק דהתם איסור לאו והכא איסור כרת, דהא כיו"ב גרסי' ביבמות (קיט.): אמר רב נחמן אמר רבה בר אבוה: רישא דאיסור כרת - חששו, סיפא דאיסור לאו - לא חששו. אמר רבא: מכדי הא דאורייתא והא דאורייתא, מה לי איסור כרת מה לי איסור לאו. ע"ש.
מה גם בנדון דידן, שאנו מתירים לעלות לשטח שמבחינת ההלכה אין שום חשש איסור לעלות שם, ורק יש חשש, שמא מתוך ההיתר שלנו יעלו למקומות האסורים. הנה כבר כתבנו לעיל, שניתן למצוא כמה פתרונים לבעיה זו. אולם אפי' אם לא היו פתרונים אלו, ברור מהסוגיא הנ"ל ומדברי רבותינו, כי אם על כף המאזניים נמצאים, מחד גיסא איסור עלייה גורף לכל הר הבית, [שיעביר את הבעלות בפועל לישמעאלים, ויקשה מאד על הממשלה לטעון מול הקהילה הבינלאומית לזכויות על הר הבית, כי הדבר ברור לכל בר דעת, כי אם לא יעלו יהודים להר הבית, הוא יעבור במהרה משליטה יהודית לשליטת הוואקף], ומאידך גיסא היתר עלייה למקומות המותרים בהר הבית, השיקול של כיבוש המקום הוא שיקול תורני - הלכתי מובהק, ונקבעו על פיו הלכות, והוכחנו בבירור כי במקום מצוות כיבוש ירושלים אין לחשוש אפילו בוודאי יגרר מזה איסור דאורייתא לעמי הארץ, מה שאין כן כאן, שלא ברור כלל שעמי הארץ יכנסו יותר בעקבות היתר או איסור הרבנות, ושניתן למצוא דרכים ברבנות הראשית לתאם מול המשטרה להגביל את המקומות אותם ניתן לעבור.
ועיין עוד במגילת תענית, ביום כ"ג אייר, בעשרין ותלתא ביה נפקו בני חקרא מירושלם. הוא דכתיב וילכוד דוד את מצודת ציון היא עיר דוד זה הוא מקום הקראין עכשיו מפני שהיו מצרים לבני ירושלם ולא יכלו לצאת ולבוא מפניהם ביום אלא בלילה יום שיצאו משם עשאוהו יום טוב. ע"כ.
וכיום בעוה"ר דוגמא ממש לזה רואים אנו, שאין יהודי יכול להתפלל ולהכניס סידור ותהלים להר הבית, והישמעאלים זורקים אבנים ושועלים הלכו בו, הר הבית היה למעון תנים, ושועלים יוצאים מבית קדש הקדשים, ועל עמנו יערימו סוד, אמרו לכו ונכחידם מגוי ולא יזכר שם ישראל עוד. והגע בעצמך, אם קבעו רבותינו יום טוב ביום שגברה יד ישראל על בני החקרא שלא נתנו להם לצאת ולבוא ביום אלא בלילה, וודאי שמצווה היא לשמור על ריבונות ישראל במקום, ע"מ שנגיע לשליטה מלאה שם, ונוכל להחזיר את בית קדשינו ותפארתינו לידינו, ושבו בנים לגבולם.
ולענ"ד ברור ששיקול זה צריך להצטרף לעלייה להר הבית במקומות המותרים, וכמ"ש בר"ה (כה:) עה"פ (ש"א יב), ויאמר שמואל אל העם ה' אשר עשה את משה ואת אהרן, ואומר וישלח ה' את ירבעל ואת בדן ואת יפתח ואת שמואל, שקל הכתוב שלשה קלי עולם כשלשה חמורי עולם, לומר לך: ירובעל בדורו - כמשה בדורו, בדן בדורו - כאהרן בדורו, יפתח בדורו - כשמואל בדורו. ללמדך שאפילו קל שבקלין ונתמנה פרנס על הצבור - הרי הוא כאביר שבאבירים, ואומר, ובאת אל הכהנים הלוים ואל השפט אשר יהיה בימים ההם. וכי תעלה על דעתך שאדם הולך אצל הדיין שלא היה בימיו? הא אין לך לילך אלא אצל שופט שבימיו, ואומר, אל תאמר מה היה שהימים הראשונים היו טובים מאלה. ע"כ. שבכל דור ודור יש להתחשב במצב הכללי ובנד"ד בנעשה בהר הבית, ואי אפשר לדון על הנושא רק כמו שדנו בו לפני מאה שנה, שבימינו שזכינו ב"ה לתקומת המדינה, יש להוסיף לדיון ההלכתי את חשיבות הריבונות היהודית. ואין להתיר כמובן את האסור, אולם עלינו לדעת ששיקול נוסף יש בנד"ד.
[bookmark: _Toc440276850]הורשת הגוים מארץ ישראל בכלל ומהר הבית בפרט
וידועים דברי הרמב"ן בהשגותיו לסהמ"צ (מ"ע ד), שנצטוינו לרשת הארץ אשר נתן האל יתברך ויתעלה לאבותינו לאברהם ליצחק וליעקב ולא נעזבה ביד זולתינו מן האומות או לשממה. והוא אמרו להם (מסעי לג) והורשתם את הארץ וישבתם בה כי לכם נתתי את הארץ לרשת אותה והתנחלתם את הארץ. ונכפל כזה העניין במצוה זו במקומות אחרים כאמרו יתב' (דברי א) באו ורשו את הארץ אשר נשבעתי לאבותיכם ופרט אותה להם במצוה זו כולה בגבוליה ומצריה כמו שאמר ובואו הר האמורי ואל כל שכניו בערבה בהר ובשפלה ובנגב ובחוף הים וגו'. שלא יניחו ממנה מקום. וכו'. ואל תשתבש ותאמר כי המצוה הזאת היא המצוה במלחמת שבע' עממים שנצטוו לאבדם שנ' (ס"פ שופטי') החרם תחרימם. אין הדבר כן. שאנו נצטוינו להרוג האומות ההם בהלחמם עמנו ואם רצו להשלים נשלים עמהם ונעזבם בתנאים ידועים אבל הארץ לא נניח אותה בידם ולא ביד זולתם מן האומות בדור מן הדורות. וכו' אם כן היא מצות עשה לדורות מתחייב כל יחיד ממנו ואפילו בזמן גלות כידוע בתלמוד במקומות הרבה. ע"כ. הרי שמצוות עשה דאורייתא לדעת הרמב"ן, שלא נעזוב את הארץ ביד זולתנו מן האומות, או לשממה. ואם הדבר נכון על ארץ ישראל – על אחת כמה וכמה בנוגע למקום המקודש ביותר לעם ישראל – הר הבית (ולא הכותל המערבי, כפי שטועים רבים). והיא מצווה לדורות שמוטלת על כל יחיד ויחיד. ובוודאי שאם אנחנו היהודים נהיה אדישים למתרחש בהר הבית ולא נעלה לתחומים המותרים – עוזבים אנו את הר הבית ביד זולתנו מן האומות ולשממה. וכבר אמרו רז"ל במדרש תהלים (מזמור יח), כל אותן אלפים שנפלו במלחמה בימי דוד, לא נפלו אלא על שלא תבעו בנין בית המקדש, והלא דברים קל וחומר, ומה אם אלו שלא היה בית המקדש ביניהם, ולא נחרב בימיהם, נעשה להם כך, ונענשו על שלא תבעו אותו, אנו שחרב בימינו, ואין אנו מתאבלים עליו, ולא נבקש עליו רחמים על אחת כמה וכמה, לפיכך התקינו חסידים הראשונים שיהיו מתפללים שלש תפלות בכל יום, והתקינו בו אנא רחום ברחמיך הרבים השב שכינתך לציון וסדר העבודה לירושלים, ותקנו בונה ירושלים ברכה בפני עצמה בתפלה, ובברכת המזון וכו'.  וידועים דברי הכוזרי (מאמר שני אות כד), שעל שאלת מלך כוזר "אם כן הלא עובר אתה על מצווה המחוייהת לפי תורתך אם אינך עולה אל המקום ההוא ואינך עושהו בית חייך ומותך וכו' ואין כריעתך והשתחוויתך נכחה כי אם מעשה צביעות או עבודה שאין עמה כוונה", ענה הכוזרי: "עכשיו שאין הדבר כן, אין הדברים שאנו אומרים בתפלותינו 'השתחוו להר קדשו' ו'השתחוו להדום רגליו' ו'המחזיר שכינתו לציון' וכדומה, כי אם כדבור התוכי וכצפצוף הזרזיר, כי בלא כוונת הלב אנו אומרים דברים אלה או דומיהם". וכבר אמרו רז"ל, (ר"ה ל.), ציון היא דורש אין לה, מכלל דבעיא דרישה. 
ונשוב לנד"ד, והנה לדברי הרמב"ן הנ"ל הסכים הרשב"ץ בשו"ת התשב"ץ (ח"ג סי' רפח), והניף ידו שנית בספרו זוהר הרקיע (ע' רכו). וכן כתב בנו הרשב"ש בשו"ת (סי' א, ב,ג). וכ"כ בשו"ת המבי"ט (ח"א סי' קלט).  ובשו"ת נשמת כל חי (חלק יורה דעה סימן מח דף עה ע"ב), כתב מהרח"פ בדעת המבי"ט, דס"ל שאף הרמב"ם מודה להלכה לדברי הרמב"ן, ומה שלא מנה ישיבת ארץ ישראל למצות עשה, משום שהיא מצוה כוללת לכמה מצות התלויות בארץ, וכבר כתב הרמב"ם בספר המצות שרש ד' שאין למנות מצוה כוללת במנין המצות. ושכן דעת הרדב"ז חלק ג' (סימן תי). והו"ד בשו"ת יחו"ד (ח"ה סי' נז). וכן הסכים הגאון בעל אבנ"ז (יו"ד סי' תנד) להלכה כדעת הרמב"ן, וכתב להסביר ע"פ מה שמנה הרמב"ם מצוות החרם תחרימם, שכל מטרתה היא כדי שאנחנו נשב בארץ, שהרי יהושע שלח פרגמטוטין מי שרוצה לפנות יפנה הגרגשי עמד ופנה ולא עשה לו כלום [ירושלמי שביעית טז ע"ב] ע"כ לא נמנה החרם תחרימם וישיבת א"י לשתים. ומנה רק מצוות החרם תחרימם. ודומיא דעשיית ארון וכפורת, שהרמב"ם השמיט, והשיג עליו הרמב"ן (מ"ע לג), והסביר בס' מעיין החכמה (סי' ע"ד), משום שעיקר תכלית ביהמ"ק לצורך ארון וכפורת, כדכתיב ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם. וכבר אמרו (סוכה ה.) מעולם לא ירדה שכינה למטה מעשרה טפחים. ולסבת זה ארון תשעה וכפורת טפח וכתיב ונועדתי לך וגו' ע"כ אין למנותם לשתי מצוות. ומנה  הרמב"ם ביהמ"ק שהיא מצוה לעצמה והוא לצורך ארון וכפורת ע"ש. והרמב"ן לטעמי' שמנה עשיית ארון וכפורת ע"כ מנה גם ישיבת א"י. [ולענ"ד יש להוסיף, שהרמב"ם מנה במניין המצוות (ל"ת נא), והמצוה הנ"א היא שהזהירנו מהושיב עובדי ע"ז בארצנו כדי שלא נלמד כפירתם והוא אמרו ית' לא ישבו בארצך פן יחטיאו אותך לי. ואילו רצה הגוי לעמוד בארצנו אינו מותר לנו זה עד שיקבל עליו שלא לעבוד עבודה זרה ואז יהיה איפשר לו לשכון. ע"כ.  ובפ"י מהל' ע"ז (ה"ו), אין כל הדברים הללו אמורים אלא בזמן שגלו ישראל לבין הגוים או שיד הגוים תקיפה על ישראל. אבל בזמן שיד ישראל תקיפה עליהם - אסור לנו להניח גוים בינינו, ואפילו יושב ישיבת עראי או עובר ממקום למקום בסחורה לא יעבור בארצנו אלא עד שיקבל עליו שבע מצות שנצטוו בני נח שנאמר לא ישבו בארצך אפילו לפי שעה. [ומה שהשיג הראב"ד ואמר זאת לא מצאנו ולא שמענו מעולם, מקור דבריו כתוב להדיא במשנת ר' אליעזר, סוף פ"כ] ואם יש לדורות מצווה של "לא ישבו בארצך" על כל מי שלא קיבל עליו ז' מצוות דב"נ, ה"ז וודאי למען עם ישראל יישבו, מכיוון שלומר שיש מצווה שלא להושיב גוים בא"י מדאורייתא, ואין מצווה דאורייתא לעם ישראל לשבת בארץ, ה"ז ממש בבחינת תרתי דסתרי]. וחתם על זה האבנ"ז, כי העולה מזה שאין סמך כלל מהרמב"ם לומר שאינו נוהג בזה"ז והדבר ברור שנוהג בזה"ז. עכת"ד.
עוד ראיתי בשו"ת ציץ אליעזר (חלק ז סימן מח בקונ' אורחות המשפטים פרק יב) שכתב בשם שו"ת תולדות יעקב (מבעל שארי יעקב), חחו"מ סי' ח', ודומה דמטו לה גם משמיה דמרן הגרא"י קוק ז"ל, מפני שכבר כלל לנו הרמב"ם בשרשים שלו, בשורש ד - ה, שאין למנות ציוויים הכוללים התורה כולה או מצוות הרבה, כאילו יאמר עשה כל מה שציויתיך, ומשום כך לא מנה גם מצוות יישוב ארץ ישראל במצוות עשה, מפני שהיא מצווה שכוללת הרבה מצוות ביחד, כמו שאמרו מ"מ צותה תורה לישב בארץ כדי לקיים מצוותיה, הרי מצווה זו של ישיבת א"י היא מצווה כזו אשר ע"י נעשות מצוות הרבה ונקראת מטעם זה מצווה כוללת ומצווה כזו לא חשב הרמב"ם במניין המצוות שלו. 
והוסיף על כך הציץ אליעזר, שמצינו להראשונים שמבארים, שגם כל עיקר מצוות התורה ביסודיותם וכמאמרם ותיקונם כולן אך בארץ הן, הדברים מבוארים ברמב"ן על התורה בראשית (כו ה): ויקרא (יח, כה). ובשו"ת הרשב"א, (ח"א סי' קלד) מבאר על פי זה עניין מאמרם ז"ל בכתובות (קי:), שכל הדר בחוץ לארץ כמי שאין לו אלוה. והרי הרמב"ם פסק מאמר זה כהלכה פסוקה בה' מלכים (ה, יב) שכל היוצא לחוצה לארץ כאילו עובד עבודה זרה. [ולענ"ד יש להוסיף כי מקור הדברים הוא בספרי עקב (פיס' מג), דבר אחר ואבדתם מהרה, ושמתם את דברי אלה וגו', אף על פי שאני מגלה אתכם מן הארץ לחוצה לארץ היו מצויינים במצות שכשתחזרו לא יהו עליכם חדשים, משל למלך בשר ודם שכעס על אשתו וטרפה בבית אביה, אמר לה הוי מקושטת בתכשיטיך, שכשתחזרי לא יהו עליך חדשים, כך אמר הקדוש ברוך הוא לישראל בני היו מצויינים במצות שכשתחזרו לא יהו עליכם חדשים הוא שירמיהו אומר הציבי לך ציונים וגו' אלו המצות שישראל מצויינים בהם. הרי שעיקר קיום המצוות הוא בארץ ישראל דווקא]. 
ומלבד חשיבות השמירה על הבעלות של עם ישראל על הר הבית, ישנה מעלה נוספת להתקרב לחצרות בית ה', אשר שם הקדושה קיימת, וזהו שער השמים. ובתפילה על חרבות ירושלים, שכתב הרמב"ן בבואו לירושלים (נדפס ב"כתבי הרמב"ן" ח"א עמ' תכט), כתב וז"ל: "טוב לי יום בחצריך לבקר בהיכלך החרב ומקדשך השמם, לחזות ולרצות אבניך ואת עפרך לחונן, ועל חרבותיך לקונן, כי עפריך בפי צוף ופנג, ובכיתי עליך במר נפשי מספד מר, ובבכי אתענג".
ויש עוד הרבה להאריך, ואין כאן המקום. והעלה מכל הנ"ל, שמצווה חשובה כהורשת הארץ ואי עזיבתה ביד זולתנו מן האומות, תקפה גם בזה"ז, בכל א"י, על אחת כמה וכמה במקום המקודש ביותר – הר הבית.
[bookmark: _Toc440276851]האם יש חשש זיבה לגברים בימינו
ראיתי בקונטרס 'דברי יעקב' לר' יעקב עדס שליט"א, שאחת מטענותיו היא, מחשש שאנו זבים, אולם לענ"ד אין לחשוש לכך, וזה החלי בס"ד (וחלק מהדברים ראיתי בספרו של הגר"ש גורן 'הר הבית' פכ"א):
וכך כתב שם: "מה שיש לדון בזה הוא, האם סתם אדם בעלמא צריך לחוש שהוא בגדר זב וכבר הכריע את הדין בזה הקהלות יעקב במכתבו שבספר קריינא דאגרתא חלק ב' עמוד קנו והוא מכתב מכתי"ק ממש שתב שם לעניין כניסה להר הבית למקום שהוא ודאי מחנה לוייה ולא מחנה שכינה דבימינו שאין עסוקין בטהרות ובבדיקות מי הוא זה שיאמר שמיום הוולדו לא היה לו פעם אחת צד טומאה שצריך לטהרתו שבעה נקיים ומים חיים עכ"ד ושם בספר ארחות רבינו בעמוד קנ"ח במכתב הנדפס הנ"ל חתמו על המכתב גם הגרא"מ שך האבי עזרי והאדמו"ר הרח"מ הגר מויזניץ' והאדמו"ר הרמ"י הלוי מאוז'רוב והג"ר ברוך רפאל טולדאנו" עכת"ד. וזו הסיבה העיקרית שאותו ת"ח אסר, 'מכיוון שכבר אסרו אותם הגדולים'.
אולם לענ"ד תמוה. איך זה שכמעט אלפיים שנה, לא מצינו ולא שמענו שיש לחשוש לזוב אצל סתם אדם, ובדורנו זה יתעורר חשש כזה? דהנה בתוספתא פ"ב דזבים גרסינן, ומה בין זוב לשכבת זרע? זוב בא מבשר המת (פי' שאין האבר בקישוי) ושכבת זרע מבשר החי. זוב דוהה כלובן ביצה המוזרת, ושכבת זרע קשורה כלובן ביצה שאינה מוזרת. ובנדה (לה:) אמר רב הונא: זוב דומה למי בצק של שעורים, זוב בא מבשר המת, שכבת זרע בא מבשר החי. זוב - דיהה, ודומה ללובן ביצה המוזרת, שכבת זרע - קשורה, ודומה ללובן ביצה שאינה מוזרת. ופירש"י, דיהה, כלומר מתמקמק ונפרד ואינו קשור. וביאר הגאון ר' דוד פארדו בחסדי דוד (שם ה"ג), דהכרחו משום שכנגדו בשכבת זרע לא קאמר אלא קשורה, ולפירושו א"ז דומה לדיהא דאמרינן בעלמא כגון גבי נגעים, דפירושו חשוך. 
אולם הרמב"ם (פ"ב מהל' מחוסרי כפרה ה"א) פסק: "הזוב האמור בתורה הוא שכבת זרע הבא מחולי החללים שהיא מתקבצת בהן, וכשיוצא הזוב אינו יוצא בקושי כשכבת זרע, ואין ביציאתו תאוה ולא הנאה, אלא נגרר ויוצא כמו בצק של שעורים כהה כלובן ביצה המוזרת, אבל שכבת זרע לבנה קשורה כלובן ביצה שאינה מוזרת. אם כן לדעת הרמב"ם צבע הזוב שונה מצבע שכבת זרע. וכ' הגאון מהר"ד פארדו (שם), דנראה דה"ג לה בתוספתא. ע"ש. 
וכן כתב הרמב"ם בפיהמ"ש (זבים פ"ב מ"ב), 'הזיבות היא מחלה ממחלות כלי הזרע, והוא שכלי הזרע נחלש כחם המחזיק והמעכל ושאר כחות הגוף עומדים במצבם הטבעי, ואז יזל הזרע כשאינו בשל ויצא בלי הנאה בלי קשוי, ויהיה מראהו נוטה לאדמומית מעטה ודליל במהותו. ולשון התוספתא, מה בין זוב לשכבת זרע, זוב בא מבשר מת ושכבת זרע באה מבשר חי, זוב דוהה כלובן ביצה המוזרת ושכבת זרע קשורה כלובן ביצה שאינה מוזרת. וכל זמן שיארע זוב זה מחמת סבה ידועה או מחמת חולשה שתקפה את כל כחות הגוף או כובד שהכביד עליהם אין זה זב, עד שתהא סבת הזוב חולשת כלי הזרע בלבד, והוא אמרו יתעלה כי יהיה זב מבשרו, ובא הפירוש מבשרו טמא לא מחמת דבר אחר, מכאן אמרו בשבעה דרכים בודקין את הזב'. ע"כ.
הרי דהתוספתא ורב הונא כללו לנו כללים ברורים להבדיל בין שכבת זרע ובין זוב, והרמב"ם פסק אותם בלשון ברורה, ולא שמענו מעולם מי שאמר שאיננו בקיאים בסימנים הנ"ל. 
והנה, בחלה (פ"ד מ"ח) שנינו, רבן גמליאל אומר שלש ארצות לחלה: מארץ ישראל ועד כזיב חלה אחת. מכזיב ועד הנהר ועד אמנה שתי חלות: אחת לאור ואחת לכהן. של אור יש לה שיעור ושל כהן אין לה שיעור. מן הנהר ועד אמנה ולפנים  - שתי חלות: אחת לאור ואחת לכהן. של אור אין לה שיעור, ושל כהן יש לה שיעור, וטבול יום אוכלה. ופי' שם הרמב"ם והרע"ב, דחלת חו"ל כהן שטבל לקריו מותר לאכלה. כדמוכח בבכורות (כז.), אמר שמואל, אין תרומת חוצה לארץ אסורה אלא במי שהטומאה יוצאה עליו מגופו. וה"מ באכילה, אבל בנגיעה לית לן בה. אמר רבינא, הילכך, נדה קוצה חלה ואוכל לה כהן קטן, ואי ליכא כהן קטן - שקלה לה בריש מסא, ושדיא בתנורא, והדר מפרשא חלה אחריתי, כי היכי דלא תשתכח תורת חלה ואוכל לה כהן גדול. ע"כ. וכתב רב אחאי גאון (שאילתא קח), וחלת חוצה לארץ אכיל לה כהן קטן דלא חיישינן לטומאה יוצא עליו מגופו, ואף מאן דטביל לקריו. ע"כ. וכן כתב בעל הלכות גדולות (ח"ג עמ' 400 מהד' מק"נ): "הלכך נדה קוצה לה חלה ואכיל לה כהן קטן או מאן דטביל לקריו". נמצינו למדים מדבריהם, שקטן לאו דווקא, אלא אף גדול שטבל לקריו יכול לאכול חלת חו"ל. ומדוע לא הצריכו בה"ג ורב אחאי גאון טבילה במים חיים וספירת שבעה נקיים? אלא מוכח שבה"ג ורב אחאי הבינו שאנו בקיאים בהבדל שבין שכבת זרע לזיבה, ולא חששו שאולי אנו זבים. גם התוספות בחולין (קד. ד"ה חלת חוצה לארץ) ציטטו את בה"ג ופסקו כמוהו, א"כ גם הם לא חששו לטומאת זיבה בסתם אדם.
והאור זרוע בהלכות חלה (ח"א סי' רכו) כתב וז"ל: בהלכות רב כהן צדק ריש מתיבתא, דאפילו ליכא כהן קטן - אי איכא כהן גדול שרי דחזיא ליה ע"י ביטול ברוב, כדאמר בפ' עד כמה, רבה מבטלה ברוב ואכיל לה בימי טומאתו. ומיהו בלא ביטול ברוב מספקא ליה לרבינו יצחק ב"ר שמואל אי שרי משום שיכול לטבול לקריו ומותר לאכול בתרומת ח"ל שאינן מטוהרין משאר טומאות כגון טמאי מתים כדמוכח ר"פ בנות כותים מעשה הי' והטבילוה קודם לאמה כדי לסוכה שמן של תרומה. מפני שהוא מסתפק אם צריך הערב שמש לקריו. ואף על גב דבטומאת שרץ מוכח בפ' עד כמה שא"צ הערב שמש. וא"כ היה אסור לאפותה בי"ט בעבור שאינו יכול לאוכלה עד הלילה מוצאי י"ט. מיהו יש להתיר ע"י ביטול ברוב כדפרישית. עכ"ל. ומדוע הסתפק רבינו יצחק ב"ר שמואל אם בעל קרי צריך הערב שמש, ולא נסתפק אם צריך טבילה במים חיים, כי שמא איננו בקיאים בהבדל שבין זוב לשכבת זרע. אלא ודאי שרבינו יצחק לא חשש לזה, וסבר שאנו בקיאים בהבדל בין זוב לשכבת זרע. גם תלמידו של רבינו יצחק, רבינו ברוך מגרמייזא, בעל התרומה, כותב בהלכות חלה (סי' פד), להתיר חלת חו"ל באכילה לכהן שטבל לקריו. ומוכח שסבר שאין לחשוש בסתם אדם לטומאת זיבה. 
וכן פסק הרדב"ז (ח"ג סי' תכב), שחלת חו"ל אפשר לתת לכהן שטבל לקריו. וכן פסק הטור (או"ח סי' תנז),  והבית יוסף (שם) הביא את הר"ן (פסחים יד:) ולא השיג עליו. וכן פסק הרמ"א סי' תנז. וביו"ד סי' שכב (סעיף ה) פסק מרן: חלת חוצה לארץ, אף על פי שהיא טמאה, הואיל ועיקר חיובה מדבריהם, אינה אסורה באכילה אלא על כהן שטומאה יוצאה עליו מגופו, והם בעלי קריים וזבים וזבות ונדות ויולדות. אבל שאר הטמאים במגע הטומאות, אפילו טמאי מת, מותרים לאכלה. לפיכך, בין בסוריא בין בחוצה לארץ, אם רצה להפריש חלה אחת, מפריש אחד ממ"ח ונאכלת לקטן שעדיין לא ראה קרי, או לקטנה שעדיין לא ראתה נדה, ואינו צריך להפריש שנייה. וכן אם היה שם כהן גדול שטבל משכבת זרעו או מזיבתו, אף על פי שלא העריב שמשו, הרי זה מותר לאכול חלה הראשונה, ואינו צריך להפריש שניה בחוצה לארץ. הרי שגם מרן פסק שבזמנינו כהן לא צריך אלא לטבול על מנת לאכול תרומה, וא"צ ז' נקיים ומים חיים, מוכח דלא חיישינן בסתם אדם לזיבה. וכן הסכים הגר"א שם בביאוריו. וכן פסק המהרש"ל ביש"ש (חולין פ"ח סי' ד ד"ה וחלה דידן). והביא דבריו הט"ז (שם סק"ה) [והאף שכתבו שהם אין נוהגים ליתן חלה לכהן, שאין אנו יודעים איזה כהן מיוחס ע"ש בדבריהם, מ"מ לא אמרו מפני שאין אנו בקיאים היום בהבדל בין שכבת זרע לזוב]. וכ"פ המג"א (סי' תנז ס"ק ח) והפרמ"ג בא"א שם. וכ,פ בשו"ת תשובה מאהבה. וכן העיד המשנה ברורה על המנהג לתת חלה לכהן שטבל לקריו (בסי' תנז ס"ק כא –כב), וכ"פ הלבוש (יו"ד סי' שכב שם) ובשו"ע הרב (סי' תנז ס"כ). וכ"פ הרי"ח טוב בשו"ת רב פעלים (ח"ג סי' כה), ועוד הרבה אחרונים.
הא קמן שכל הדורות, עד לפני שני דורות ממש, לא חששו רבותינו כלל שמא סתם אדם הוא זב. ואותו ת"ח כתב שיש להשיב על ראייה זו, "שהרי הנידון התם בחלת חו"ל שהיא באיסור דרבנן, ואילו כאן הנידון הוא באיסור דאורייתא, ובאינו ידוע יש מקום לומר דדינו כספק ובדרבנן מקלינן בספק ובדאורייתא מחמרינן בספק" עכת"ד. אולם לענ"ד לא נהירא, שלא מסתבר כלל שכל הראשונים והאחרונים יכתבו דין זה בפשטות גמורה, ולא יצריכו עכ"פ לחומרא טבילה במים חיים, או שיזכירו אפילו במילה אחת שאולי בזמנינו אין אנו בקיאים בהבדל בין זיבה לשכבת זרע. ועוד, שמי הכריחם להיכנס בספק דרבנן זה, והלא יכולים ליתנה לכהן קטן אליבא דכו"ע!
אלא וודאי האמת תורה דרכה, שרבותינו מעולם לא חששו לומר שמא איננו בקיאים בהבדל בין זיבה לשכבת זרע, וסמכו על כך הלכה למעשה כמבואר לעיל. שוב ראיתי לגאון הערוך לנר בשו"ת בנין ציון (סי' ב), שם דן במקומות המותרים ליכנס בהם בהר הבית, וכתב וז"ל, ולכן מי שנכנס עתה למקום הר הבית בלא טבילה כראוי, ואם הוא זב בלא טבילה במים חיים וספירת ז' נקיים חייב מלקות ואפילו טבל ונכנס למקום שהי' שם עזרת ישראל חייב כרת כיון שכולנו טמאי מתים. עכת"ד. הרי שלא כתב שלכל א' יש חשש זיבה, אלא שמי שיודע שיצאה ממנו זיבה, עליו לטבול במים חיים. וכ"כ הגרצ"פ פראנק (הרר"י בשד"ה עמוד קמט). ופשוט.
ומה שכתב בשם הרב קנייבסקי, דבימינו שאין עסוקין בטהרות ובבדיקות מי הוא זה שיאמר שמיום הוולדו לא היה לו פעם אחת צד טומאה שצריך לטהרתו שבעה נקיים ומים חיים, חדא הא קמן שכל פוסקי ישראל לא חששו לזה, ומדוע שאנו נחשוש לזה? ולגופה של טענה, יש להשיב, שכמו שחושש אתה שמא פעם אחת בחיים אדם ראה זיבה, הנה על אותו משקל יש לומר, ומי הוא זה שלא טבל במעיין או בים אחרי ז' נקיים? [ואמר לי ידידי הרב אהרן כהן שליט"א, שיש לדחות, שאין זה ספק, מחמת שלא עיין בגופו קודם הבדיקה]. ועוד, שהוא יותר מספק ספיקא, ספק שמא ראה זיבה, ספק שמא לא ראה זיבה, ואפילו את"ל ראה, שמא לא ראה אלא פעם אחת (שאז דינו כבעל קרי), ואפילו את"ל שראה פעמיים, שמא לאחר מכן היו ז' נקיים וטבל במים חיים, ואפילו את"ל שלא טבל במים חיים, שמא היה זה באחד מז' הדרכים שבהם בודקים את הזב, השכיחים מאד בימינו, והם אכילה ושתייה משא וקפיצה, חולי מראה והרהור. ועוד יש להוסיף דאיכא חזקת טהרה ברוב האנשים. הא קמן ד' ספיקי וחזקה להתיר לסתם אדם ליכנס להר הבית בשופי לאחר טבילה, מה גם שאצל רוב האנשים ב' הספיקות הראשונים אינן ספיקות כלל, שכן אומרים הם שלא ראו זיבה המתוארת בתוספתא וברמב"ם מימיהם. וכ"ז מלבד העדות הברורה שהבאנו לעיל שבכל הדורות גדולי ישראל לא חששו לספק זיבה. ומי שחושש שמא ראה הזיבה המתוארת בתוספתא וברמב"ם, יוכל בקלות לפתור הבעיה ע"י שיספור ז' נקיים ויטבול במים חיים. 
עוד כתב שם הרב עדס שליט"א, "ובלא הנ"ל עוד יש להעיר על ראיה זו, שהרי מי שיודע בעצמו שהיה לו זיבה, על זה לא מהני הראייה שכאן בענף זה להקל, וייתכן עוד שאף מי שלא יודע בבירור שהיה לו אלא שיש לו דררא דספק משמעותי לעניין על זה לא שייך להשתמש בראייה הנ"ל להקל, אך בלאו הכי כבר הכריעו הגדולים הנ"ל בענף ב' לעניין כניסה להר הבית שחיוב לחוש שמא כן היה לו זיבה".
ואכן, מי שיודע שהיה לו לפחות ב' פעמים זיבה, או שחושש שמא פעמיים היה לו זיבה המתוארת בתוספתא וברמב"ם, (שכן זיבה א' דינה כבעל קרי, כדתנן ריש זבין הרואה ראייה א' של זוב בה"א כבעל קרי, וכ"פ הרמב"ם פ"ב מהל' מחוסרי כפרה ה"ו, הרואה ראייה אחת של זוב הרי הוא כבעל קרי. וכ"פ הסמ"ג עשין ריח), ויודע שלא הרהר לפני כן באשה ולא ראה בגדי צבעונין של אשה, ולא היו בו כל ז' הדרכים שבהם בודקים את הזב - עליו לספור ז' נקיים ולטבול במים חיים. אולם על כל שאר האדם, אין לאסור כניסה להר הבית מחשש זה, והלכה עלינו להכריע מתוך ספרי הפוסקים בכל הדורות, לא מתוך כרוזים.
עוד ראיתי במאמרו של ר' יצחק ברנד שליט"א (הנ"ל), שהביא ראייה ממתני' פ"ז דטהרות (מ"ו), הגנבים שנכנסו לתוך הבית אין טמא אלא מקום רגלי הגנבים ומה הן מטמאין האוכלים והמשקים וכלי חרס הפתוחין, אבל המשכבות והמושבות וכלי חרס המוקפין צמיד פתיל טהורים אם יש עמהן גוי או אשה הכל טמא. ופי' התויו"ט שם, וכן הרע"ב, דאם יש אשה חיישינן שמא היא נדה או זבה משא"כ באיש שאינו רגיל בזיבות כמו האשה.  ולעיל מינה (פ"ה מ"ח) תנן, שוטה אחת בעיר או גויה או כותית - כל הרוקים שבעיר טמאין. וכתב הרע"ב (שם), שוטה אחת בעיר, ודוקא אשה שוטה, אבל אדם שוטה לא. דאשה רגילה בנדות ואין אדם רגיל בזיבות.
והגר"ש גורן (בספרו הר הבית פכ"א) כתב שאין לחשוש לטומאת זיבה בימינו, כי לפי ההלכה השנוייה במס' זבים (פ"ב מ"ב) "בשבעה דרכים בודקין את הזב עד שלא נזקק לזיבה: במאכל במשתה ובמשא בקפיצה בחולי ובמראה ובהרהור הרהר עד שלא ראה או שראה עד שלא הרהר", ברור, כי כל שלא בדקו את האדם בשבעת הדרכים, גם אם ראה זיבה אינו מטמא כזב, כי שבעת הדרכים שבודקין את הזב מעכבין את הזיבה והוא טהור, כמו שכתב הרמב"ם (פ"ב מהל' מחוסרי כפרה ה"ב): "הרואה ראיות הזוב הגורמות לו להיות זב מחמת חולי או אונס וכיוצא בהן אינו זב שנאמר זב מבשרו מחמת בשרו הוא שיהיה טמא לא מחמת דבר אחר. מכאן אמרו בשבעה דרכים בודקין את הזב: במאכל, ובמשתה, במשא, ובקפיצה, בחולי, ובמראה, ובהרהור, כיצד, אכל אכילה גסה או שתה הרבה, או שאכל או שתה אוכלין או משקין המביאין לידי שכבת זרע, או שנשא משוי כבד, או שקפץ ממקום למקום ובכלל דבר זה אם הוכה על גבו, או שהיה חולה, או שראה אשה והתאוה שכיבתה, או שהרהר בעסקי בעילה אף על פי שלא הרהר בבעילת אשה שהוא מכירה, אם קדם אחד מכל אלו וראה ראייה של זוב תולין בו ואינו מטמא", וכל שלא בדקו אותו ולא הוכח אם היה בו אחד מכל ז' הדרכים שבודקים את הזב, בוודאי שיש לחוש להם ואינו טמא.
אולם לענ"ד לא דק. שהרמב"ם לא כתב 'כל שלא בדקו אותו הרי הוא טהור', אלא 'אם קדם אחד מכל אלו וראה ראייה של זוב תולין בו ואינו מטמא', והיינו שאם יודעים אנו בוודאות שהיה בו א' מז' הדרכים, תולים אנו להקל. וכן הוא גבי המשנה. ששנתה ז' דרכים לבדוק את הזב. אולם אם אדם וודאי זב, אלא שלא נשאל אם זוב זה מחמת א' מז' הדרכים או לא, הרי הוא ספק זב.
מכל מקום טענתו הנוספת של הגר"ש גורן, כי אדם שלא ראה זיבה מימיו, בוודאי שאין לחשוש מטעם ספק שמא ראה ונבדק או שלא עסק בז' הדרכים המנויים במשנה וכו', וכן כתבנו גם אנחנו, שיש בזה יותר מספק ספיקא, ד' ספיקות וחזקת טהרה.
והנה בעל דרך הקדש, הגר"ח אלפנדארי, כתב בספרו (קדושה שלישית סי' ב): 'וצריך להודיע בזה"ז בעוונותינו שאנו כזבין וטמאי מת אם מותרים אנו ליכנס תוך הר הבית, ואף שהגוים אין מניחים אותנו ליכנס שם מפני שהוא בית תפלה שלהם ויש סכנה בדבר, מ"מ יש שם דרך מסלה שער קבוע שמוכרין שם צמר הנקרא בל' ערבי "באב אל קטאנין", והרואה יראה שאם היה חוט מתוח מכותל מערבי שלא זזה משם שכינה, מקרן דרומית שלה עד הצפון במדה שאדם מודד ת"ק אמה, נכנס בתוכו מקום מסילה זו לפנים בהר הבית. וכאשר זיכני ה' לעלות ולראות שם את פני ה', שמעתי מחסידים ואנשי מעשה שהיו נמנעים ללכת במסילה זאת, ושאלתי להם טעם, ואמרו שכך היתה קבלה בידם. ונראה דאי משום הר הבית נגעו בה איסור, יש תקנה בדבר, דאי משום בעל קרי יטבול לקריו ויטהר, אי משום זב – יטבול במים חיים וטהר' והאריך לחפש טעם לאסור, ובסוף דבריו לא מצא טעם לאסור לעלות לאותה מסילה, וכתב (שם עמ' פב) 'הרי שפה אחד מודים שטבו"י מותר בהר הבית בזמן שביהמ"ק קיים, וא"כ תורה יוצאה לזזמנינו זה שמותר ליכנס שם כשיטבול'. [ואגב יש להעיר, שהאריך המחבר לחפש טעם לאסור, ולא העלה חשש שאין אנו בקיאים בהבדל בין זיבה לשכבת זרע]. ומה שכתב "בזמן הזה בעוונותינו שאנו כזבין", אין לפרש שכולנו יש לנו דין זבין, שהרי מיד אח"כ כתב "אי משום בעל קרי יטבול לקריו ויטהר, אי משום זב – יטבול במים חיים", אלא דכוונתו שאולי טעם האוסרים הוא מפני שיש בתוכינו זבים, ועל כן החמירו החסידים שלא להיכנס למסילה הנ"ל, וע"ז השיב שמי שחושש לזיבה, יכול לטבול במים חיים. ופשוט, דאל"כ הול"ל דאין אנו בקיאים מהי זיבה ומהי שכבת זרע. 
[bookmark: _Toc440276852]פקפוקי החזון נחום
אולם ה"ר אליעזר ן' נחום בעל החזון נחום (שם אות מה) כתב לפקפק על ההיתר הנ"ל, וז"ל: ועוד אנו מחזיקין עצמנו כזבין וצריכין לספור ז' נקיים ולטבול ולהעריב, ואין הכל בקיאין בכך, ולכן אמרו הקדמונים ז"ל הבה נתחכמה למנוע לכת במסילה הזאת. ואין לתמוה ע"ז, שהרי כתבו התוס' פ"ק דשבת (טו: ד"ה ועל בגדי) גבי ו' ספקות דגזרו על עמי הארץ שיהו כזבין לכל דבריהם, וכיוון שאנו בזה"ז אין אנו נזהרין בטומאה וטהרה ואין אנו בקיאין בה – הרי אנו כעמי הארץ שלהם ויש לנו דין זבין. ועוד חשו למ"ד דמחוסר כיפורים דזב כזב דמי, וא"כ יש ספק איסור דאורייתא אף אם יטבול ויעריב שמשו, ודלא כהרב המחבר (בעל דרך הקודש. י.א) נר"ו שכתב לעיל בדרך פשיטות דמחוסר כפרה טהור הוא, כנלע"ד. עכת"ד.
וכבר השיב הגר"ש גורן בספרו לכל הטענות, ונביא אותן בתוספת נופך משלנו:
הנה בנוגע לחשש הזיבה, ביארנו לעיל שכל גדולי הפוסקים מעולם לא חששו לזה בסתם אדם, ועוד דאיכא ד' ספיקי, וחזקת טהרה, באופן שבסתם אדם אין לחשוש לזה כלל. ואין כל סיבה שלא ללכת בזה אחר רוב בני אדם שאינם זבים, כבכל איסורי דאורייתא דקי"ל אחרי רבים להטות. וממילא, כל שכן שאין לחשוש למחוסר כיפורים דזב.
והנה בחולין (יא.) נסתפק התלמוד, מנא הא מילתא דאמור רבנן זיל בתר רובא, ולמדים זאת מעגלה ערופה, או מפרה אדומה, או משעיר המשתלח, או ממכה אביו ואמו, או מהורג את הנפש, או מעדים זוממין, או משחיטה עצמה. ולבסוף (יא:) אמר רב אשי: אמריתא לשמעתא קמיה דרב כהנא, ואמרי לה רב כהנא קמיה דרב שימי, ואמר לי, ממאי, ודלמא היכא דאפשר אפשר, היכא דלא אפשר לא אפשר, דאי לא תימא הכי, לר"מ דחייש למיעוטא, הכי נמי דלא אכיל בישרא? וכי תימא הכי נמי, פסח וקדשים מאי איכא למימר? אלא היכא דאפשר אפשר, היכא דלא אפשר לא אפשר, ה"נ היכא דאפשר אפשר, היכא דלא אפשר לא אפשר. ע"כ. ופירש"י, (ד"ה פסח), דאמר רחמנא ואכלו את הבשר, ושלמים, דאמר רחמנא ואכלו אותם אשר כופר בהם מלמד שהכפרה תלויה אף באכילה מאי איכא למימר? אלא ודאי אכיל, דסמיך ארובא היכא דלא אפשר, ואפי' הכי פליג בקטן וקטנה משום דאפשר, לדידן נמי היכי ילפינן מיניה? אלא ודאי הלכה למשה מסיני הא דסמכינן ארובא אפי' היכא דאפשר אי נמי אחרי רבים להטות משמע בין רובא דאיתיה קמן בין רובא דליתיה קמן דמאי שנא האי מהאי ואהא מלתא סמכינן ולא בדקינן כל י"ח טרפות ונקובת הריאה משום דשכיח בה ריעותא בדקינן והיכא דאיתרמי דאיפרשה ריאה ולא בדק מתאכלא דסמכינן אהא ואדרב הונא דאמר (לעיל דף ט) נשחטה בחזקת היתר עומדת ואין מפרסמין הדבר. עכ"ל. וכן כתב הרא"ש פ"ק דחולין (סי' טז). וכ"כ הר"ן ריש חולין (ג. ד"ה גרסי' בגמ'). וכ"כ הרשב"א בתורת הבית הארוך (ב"ב ש"ג לג:), דכל טרפות שמנו חכמים בבהמה ובעוף, א"צ מדאורייתא לחזר אחריהן ולבדוק אם נקב קרום של מוח או שניקב הלב וכיוצא בזה ואפילו בריאה א"צ לבדוק מן התורה, דרוב בהמות כשרות הן, ורובא דאורייתא הוא וכדדייקינן לה בפרק קמא דחולין ומייתינן מראשה של עולה ופסח ועגלה ערופה ושעיר המשתלח ומכה אביו ואמו וכולה כדאיתא התם ואפילו מדרבנן לא חייבו לחזר ולבדוק. אבל בסירכות שבריאה הואיל והדבר מצוי וניכר לעינים הצריכו לבדוק אחריהן לכתחילה הא לא בדק ונאבדה הריאה או שנחתכה ואי אפשר לבודקה כשרה שחזקתה כשרה ולא עוד אלא אפילו נטלה זאב או כיוצא בו והחזירה כשהיא מנוקבת כשרה דתולין נקיבתה בזאב וכו'. וכ"כ הרמב"ם (פי"א מהל' שחיטה הי"ג): מי ששחט את הבהמה וקרע את הבטן, וקודם שיבדוק את הריאה בא כלב או גוי ונטל את הריאה והלך לו - הרי זו מותרת, ואין אומרים שמא נקובה היתה או שמא דבוקה היתה, שאין מחזיקין איסור, אלא הרי זו בחזקת היתר עד שיודע במה נטרפה, וכשם שאין חוששין לקרום מוח ולשדרה וכיוצא בהן כך לא נחוש לריאה שאבדה.
וכך פשט הסוגיא לענ"ד, שהרי התלמוד לא נסתפק האם הולכים אחר הרוב, אלא מנא הא מילתא, ואת זה דחה רב כהנא (או רב שימי), ואמר, שאין ללמוד משם. ואין לומר שהתלמוד מתחילה לא נסתפק אלא היכא דאי אפשר, דסתמא קתני "מנא הא מילתא דאמור רבנן דאזלינן בתר רובא", ולא קתני "מנא הא מילתא דאמור רבנן דאזלינן בתר רובא היכא דלא אפשר".
אולם רבינו מרדכי (סי' תקפ) כתב שנחלק על רש"י ר"י הלוי, וכתב דלא אזלינן בתר רובא אלא היכא דלא אפשר, אבל היכא דאפר כתיקון חכמים לא אזלינן בתר רובא, ודרב הונא איכא לתרוצי דלא הקיל אלא בשאר טריפות שלא הצריכו לבדוק, אבל ריאה שיש בה כמה מיני טריפות – לא עלתה על ליבו. והו"ד בב"י (יורה דעה סי' לט). אולם נראה שגם ר"י הלוי מודה לרש"י, ולא נחלק עליו אלא גבי ריאה שיש בה כמה מיני טריפות, והראייה, שגם ר"י הלוי מודה דלא בדקינן כל ח"י טריפות אלא בריאה לבדה, ודו"ק. וע"ע בס' התרומה (סי' יט) ובסמ"ק (סי' רא עמ' קצא). ומכל מקום כבר הכריע מרן בבית יוסף (שם) כדעת הרמב"ם, רש"י, הרשב"א והר"ן. והכי נקטינן.
וידועה דעת ספר התרומה (סי' קו ד"ה ת"ר) והסמ"ג (לאווין קיא), הו"ד בב"י (יו"ד סי' קפז) דרואה דם מחמת תשמיש מותרת לינשא לשני בלא בדיקת שפופרת (כמבואר בנדה סה:) מטעם ספק ספיקא. וכ"כ רבינו מרדכי בשבועות (סי' תשלה) בשם ר"י, והרשב"א חזר בו בתוה"א (ב"ב ש"ג דף לה ע"ג) והתיר סירכא תלויה בלא בדיקה מדין ס"ס [ודלא כמ"ש בחידושיו לחולין מו: ד"ה הני תרתי], דס"ל דכי איכא ס"ס שרינן אף דמצינן לברורי ע"י בדיקה. והביא דבריהם הגאון פרי חדש (כללי ספק ספיקא כלל ב), והכריע כך להלכה, עאכ"ו דאיכא ג' ספיקי וחזקת טהרה שלא הורעה.
העולה מהנ"ל, דאזלינן בתר רובא אפילו היכא דאפשר, וא"כ א"צ להחמיר ולטבול במעיין שמא אנו מן המיעוט שייתכן שראו זיבה.  
[bookmark: _Toc440276853]לעניין מה טומאת עם הארץ כזב
ועל מה שכתב הרב חזון נחום, כי "כתבו התוס' פ"ק דשבת (טו: ד"ה ועל בגדי) גבי ו' ספקות דגזרו על עמי הארץ שיהו כזבין לכל דבריהם כיוון שאנו בזה"ז אין אנו נזהרין בטומאה וטהרה ואין אנו בקיאין בה – הרי אנו כעמי הארץ שלהם ויש לנו דין זבין". כבר השיב לכך הגר"ש גורן בספרו (עמ' ערה והלאה), ונביא הדברים בתוספת נופך משלנו:
הנה, לא מצינו בשום מקום בתלמוד, שגזרו על עמי הארץ שיהיו כזבין לכל דבריהם, כמו שמצינו לגבי גוים, בתוספתא פ"ב דזבים (ה"א): "הגוים והגר והתושב אינן מטמאין בזיבה ואף על פי שאינן מטמאין בזיבה טמאין כזבין לכל דבריהם". וכן דרשו בנדה (לד.) דבר אל בני ישראל ואמרת אליהם איש איש כי יהיה זב, בני ישראל מטמאין בזיבה ואין הגוים מטמאין בזיבה, אבל גזרו עליהן שיהו כזבין לכל דבריהם. אמנם, מצינו בחגיגה (כג.), דצינורא של עם הארץ טמאה, ומשמע לכא' דדינו כדין זב. עוד מצינו (טהרות פ"ד מ"ה, שבת טו:, נדה לג: ועוד), על ו' ספיקות שורפין את התרומה, ואחד מהם, בגדי עם הארץ. ובחגיגה (יח:) תנן, בגדי עם הארץ מדרס לפרושין, משמע לכא' שעמי הארץ מטמאין במדרס. אולם מכמה מקומות מוכח שאין דין עמי הארץ כזבים ממש, לטמא במשכב ומושב ובמשא. ביניהם, במשנה בטהרות (פ"ז מ"ו): הגנבים שנכנסו לתוך הבית, אין טמא אלא מקום רגלי הגנבים. ומה הן מטמאין? האוכלים והמשקים וכלי חרס הפתוחין. אבל המשכבות והמושבות וכלי חרס המוקפין צמיד פתיל, טהורים. אם יש עמהן גוי או אשה הכל טמא. וכן פסק הרמב"ם בפי"ב מהל' מטמאי משכב ומושב (הי"ג). הרי להדיא שאין עמי הארץ מטמאים משכב ומושב – כי אם הגויים והנשים. וכן בגיטין (סא:), אהא דתניא מפקידין (טהרות) אצל כהן החשוד לאכול תרומה בטומאה, רמי תלמודא, ורמינהו, מפקידין תרומה אצל ישראל עם הארץ ולא אצל כהן ע"ה, מפני שלבו גס בה! וא"ר אילעא, הכא במאי עסקינן, בכלי חרש המוקף צמיד פתיל. ופרינן, וליחוש שמא תסיטנו אשתו נדה (ע"כ). ואמאי לא חיישינן שמא יסיטם הוא? ומהכא משמע דעם הארץ אינו כזב לטמא בהיסט. וכן לקמיה (סב.) אמרינן, העיד ר' יוסי בן המשולם משום ר' יוחנן אחיו שאמר משום ר"א בן חסמא: אין עושין חלת עם הארץ בטהרה, אבל עושין עיסת חוליו בטהרה, ונוטל הימנה כדי חלה ומניחה בכפישא או באנחותא, וכשבא ע"ה ליטול, נוטל את שתיהן ואינו חושש. ופירש"י, ואינו חושש – הגבל, שמא יגע עם הארץ בחלה ויטמאנה ולקמיה מפרש טעמא. ע"כ. ולקמיה אמרינן, וליחוש דילמא נגע בה! דאמרינן ליה: חזי, אי נגעת בה הדרא לטיבלא. ע"כ. ומכאן משמע שאין ע"ה מטמא בהיסט כזב, דאל"כ מה הועילו חכמים בתקנתם שאינו נוגע בחלה, והלא מ"מ מסיט אותה!
ומכח סוגיות אלו ועוד, הכריחו התוספות בכמה דוכתי, (שבת טו: ד"ה ועל בגדי, חגיגה יט: ד"ה בגדי ע"ה, נדה לג: ד"ה ותיפוק, גיטין סא: ד"ה וליחוש), שאין עמי הארץ כזבין ממש שיטמאו משכב ומושב ובהיסט, אלא רק לעניין רוקו עשאוהו כזב. ומה שבגדי ע"ה מדרס לפרושין, היינו כדמפרש בחולין (לה.), שמא ישבה עליהן אשתו נדה [דאלת"ה, הא דתנן (חגיגה יח:) בגדי פרושין מדרס לאוכלי תרומה, ובגדי אוכלי תרומה מדרס לקודש, ובגדי קודש מדרס לחטאת, וכי ס"ד דעשאום כזבים ממש, א"ו כדאמרן]. וכן כתב הרמב"ם (פי"ב מהל' מטמאי משכב ומושב ה"א): המפקיד כלים אצל ע"ה או שנתן כלי לאומן ע"ה הרי אלו טמאים טמא מת וטמאין מדרס, ואם מכירו שהוא אוכל בתרומה טהורים מטמא מת אבל טמאים מדרס מפני שאשתו נדה יושבת עליהם שלא מדעתו, שהרי אין נזהרין מן הטומאות בבתי ע"ה. [ומה שהקשו התוס' בחגיגה יט: ד"ה בגדי ע"ה, ממתני' דטהרות (פ"ז מ"ה), המניח עם הארץ בתוך ביתו לשמרו, בזמן שהוא רואה את הנכנסין ואת היוצאין - האוכלים והמשקים וכלי חרס הפתוחים טמאים, אבל המשכבות והמושבות וכלי חרס המוקפין צמיד פתיל – טהורין. ואם אינו רואה לא את הנכנסין ולא את היוצאין - אפילו מובל אפילו כפות הכל טמא (ע"כ). דמשמע שעם הארץ מטמא במשכב. הנה לפי' הרמב"ם שם לק"מ, וז"ל: כבר ידעת שהאכלין והמשקין טומאתן קלה, וכן כלי חרש אינו נעשה אב הטומאה, ולפיכך גזרו שיתטמא כל מה שבבית מן המינים הללו בגלל שמירת עם הארץ. אבל המשכבות והמושבות שהן אב הטומאה לא גזרנו עליהן שיהו משכב הזב אלא אם כן לא היה בעל הבית רואה את הנכנסין לבית ואת היוצאין ממנו ונתיחדה שמירתו לעם הארץ, וכן כלי חרש המוקפין צמיד פתיל אינן מתטמאין במגע טומאה אלא במשא הזב דוקא כמו שמתבאר מדברינו בהקדמת הסדר. וכו' ואף על פי כן כיון שהבית נמצא ברשות עם הארץ נעשה כביתו של עם הארץ אשר הכל טמא. ע"כ. דמבואר דכשאינו רואהו אין טומאת המשכב מפני ע"ה עצמו, אלא מפני שכשע"ה שומר, אינו נזהר מפני גויים ונשים שיכנסו ויטמאו במשכב ובמושב].
והנה שנינו בספרי (נשא ה,ב), וישלחו מן המחנה כל צרוע וכל זב וכל טמא לנפש, שומעני שלשתן במקום אחד ת"ל במצורע בדד ישב מחוץ למחנה מושבו (ויקרא יג מו) מצורע היה בכלל יצא מוצא מן הכלל ולמד על הכלל מה מצורע שהוחמרה טומאתו וחמור שילוחו משילוח חבירו אף כל שהוחמרה טומאתו חמור שילוחו משילוח חבירו מכאן מנו חכמים למחיצות כל שהזב מטמא מצורע מטמא חמור מצורע שמטמא בביאה כל שהמת מטמא הזב מטמא חמור הזב שהוא מטמא תחת אבן מסמא כל שטבול יום מטמא טמא מת מטמא חמור טמא מת שהוא מטמא את האדם כל שמחוסר כיפורים פוסל טבול יום פוסל חמור טבול יום שהוא פוסל את התרומה. ע"כ.וכ"כ הרמב"ם בפיהמ"ש (כלים פ"א מ"ח). וכ"כ הסמ"ג (לאוין דש), ודין זה מוסכם בין כל רבותינו.
ואם כן, לפי האמור שע"ה אינו מטמא במשכב ובמושב כזב, ממילא אין דינו להתרחק מהר הבית, מפני שאין טומאתו חמורה משל חבירו [וע"ע בספרו של הגר"ש גורן עמ' רעז-רעח שהוכיח במישור מנדה (לג:), כי גם לעניין ספירת ז' נקיים וטבילה במים חיים, אין דינם כזבים].
וכן כתב הרב ישראל יעקב פישר זצ"ל בשו"ת אבן ישראל סימן קס"ג: "מה ששאל מע"כ דנראה לו דלענין כניסה להר הבית אחרי טבילה במקוה, דלא יהני בזה"ז כיון שגזרו חז"ל על ע"ה שיהיו כזבים לכל דבריהם, וא"כ צריך לספור ז' נקיים וטבילה במים חיים דווקא.
לדעתי אין לחוש לזה, דעי' ר"ש פ"א דכלים מ"ח שכתב לגבי עכו"ם שגזרו עליהם שיהיו כזבים לכל דבריהם, דמ"מ לענין שילוח מחנות לא גזרו עליהם, וא"כ בודאי גם לגבי ע"ה שלא גזרו עליהם שיהיו כזבים ממש, דהרי מבואר במס' טהרות פ"א מ"ה-ו, דבע"ה לא גזרו שיטמא בהיסט כזב, וכן אינו עושה משכב ומושב כזב, ועכו"ם גזרו ועשאוהו כזב גמור, דמטמא בהיסט ומטמא משכב ומושב, וא"כ אם לגבי עכו"ם לא גזרו על שילוח מחנות, כש"כ לגבי ע"ה לא גזרו דין זב לגבי שלוח מחנות .
ועוד שנראה דלכתחילה לא גזרו על ע"ה להיות כזבים, אלא בזמן שהחברים נהגו בדיני טומאה וטהרה, לא כן גזרו בזה"ז שגם החברים אינם נזהרים לכתחילה לא גזרו על ע"ה שיהיו כזבים על זמן שגם החברים אינם נזהרים".
 ועלה בידינו אם כן, שאין חשש של טומאת עם הארץ בכניסה להר הבית.

[bookmark: _Toc440276854]גודל האמה
בבואנו לדון על המקומות המותרים בכניסה בהר הבית, עלינו להכריע בסוגיית גודל האמה, שאם לא כן, לא נמצא ידינו ורגלינו בסימון הגבולות המותרים והאסורים. ולא נביא בכאן את הבירור המלא, ובמק"א נכתוב על כך בע"ה. ונציג כאן רק ראשי פרקים בקיצור:
הנה אמה של תורה, באמה בת ו' טפחים, היא מן המרפק עד סוף אצבעו האמצעית שקוראים אמה. [וכמ"ש רש"י בכתובות ה:, זו אמה, מהגדולה מודדים אמת בנין ואמת כלים. ובגמ' סוטה (יב:) ותשלח את אמתה ותקחה, ר' יהודה ור' נחמיה, חד אמר ידה וכו', הרי שהיד נקראת אמה, וכ"כ בתרגום יונתן (שם), ואושיטת ית גרמידא. וכ"כ הרד"ק (יחזקאל מא, ח), כי שאר האמות הם מן ראש האצבע הנקרא אמה עד פרק המבדיל בין הזרוע והקנה". וכ"כ בחוט השני (סי' צז). וכ"כ הר"ש באהלות (פ"א מ"ח), וכ"כ רע"ב שם. והביא דברי כולם הגר"ח נאה בספרו (שם סעיף ג)]. וכתב שם הגר"ח נאה, והנה מדדתי כמה בני אדם, ומצאתי האמה שלהם מ-45 ס"מ עד 50 ס"מ, אצל א' מדדתי הגודל שלו 2 ס"מ, והאמה שלו 48 ס"מ, אבל יותר מ-50 ס"מ כמעט שאינה במציאות. 
[bookmark: _Toc440276855]גודל האגודל
במנחות (מא:) א"ר פפא, טפח דאורייתא - ד' בגודל, שית בקטנה, חמש בתילתא. ובתוספתא כלים (ב"מ פ"ו הי"ב) איתא: אצבע - מארבעה אצבעות בטפח (ה"ג רב ניסים גאון בעירובין ג:). והנה, התוספות במנחות (מא: ד"ה ארבעה) נסתפקו, מהיכן מודדים את רוחב הגודל, האם מהקשר שבגודל, או מראשו של הגודל. אולם הרמב"ם (שבת פי"ז הל"ו) כתב, האצבע שמשערין בה בכל מקום היא רוחב הגודל של יד. ופשט דבריו הוא בקשר הגודל. וכ"כ בשו"ת מהר"ם מרוטנבורג (ד"פ סי' רלט), וששאלת על מדת הטפחים, אם מאמצעיתו של גודל ברחבו הוא מודד או למעלה מן הפרק או למטה. נ"ל דקי"ל ד' בגודל דהוא טפח, היינו ברחבו של גודל באמצעיתו, מסברא, דמסתמא לא באו חכמים לסתום אלא לפרש, דבראשו הוא צר מאד ושוב שופע והולך, ואי אפשר לעמוד עליו מהיכן הוא מודד, אלא מרחבו. וכן כתב רבינו מרדכי בהל' קטנות (סי' תתקמח), פי' באצבע אומר ר"צ שצריך לשער במקום רוחב הגודל ולא מראשו שהוא קצר. והכי נקטינן.  	 
והגאון ר' חיים נאה (בספרו שיעורי תורה שער ו אות ב, עמ' נב) כתב, שנסה פעם למדוד גודלים על ידי שחתך נקב עגול בקרטון ברוחב 2 ס"מ, ועברו בו בשופי כמה גודלים של בני אדם בעלי קומה שאינם מסורבלים בבשר. [וכן אני מדדתי כמה וכמה בני אדם, ורוחב אגודל שלהם נע בין 2.1 ס"מ ל-1.9ס"מ].
[bookmark: _Toc440276856]גודל הזרת
הנה בתוספתא כלים (ב"מ פ"ו הי"ב) איתא: אצבע - מארבעה אצבעים בטפח. טפח - מששה טפחים באמה. זרת אמורה בתוכה - חצי אמה של ששה טפחים. ובעירובין (כא.) מ"ד לכל תכלה ראיתי קץ וכו' עד שבא זכריה בן עדו ופירשו דכתי' ויאמר אלי מה אתה ראה, ואמר אני ראה מגלה עפה ארכה עשרים באמה ורחבה עשר באמה. וכי פשטת לה הויא לה עשרין בעשרין, וכתיב היא כתובה פנים ואחור. וכי קלפת לה כמה הויא לה - ארבעין בעשרין, וכתיב מי מדד בשעלו מים ושמים בזרת תכן וגו'. נמצא כל העולם כולו אחד משלשת אלפים ומאתים בתורה. ע"כ. ופירש רבינו חננאל, משתכח באורייתא ת"ת אמה, וכל אמתא אית בה ד' זרתות: ב' זרתות אורך וב' זרתות רוחב. נמצא אורך המגילה שלשת אלפים ומאתים זרת ברוחב זרת וזו היא שיעור התורה נמצא שיעור העולם זרת והוא הג' אלפים ומאתים חלקים בתורה. וכיו"ב פירש רש"י.  וכ"כ התוספות שם (ד"ה אחד) דלפי חשבון דשמעתא, הוי זרת חצי אמה, ודלא כר"א הקליר. ע"ש. וכן דעת הריטב"א בחידושיו לעירובין (שם ד"ה לכל תכלה). וכן כתב רבינו גרשום בבכורות (לט:), בש"א ד' אצבעות, ולהכי קאמר כמה תהא משולשת, דגדיל הוא שליש מן הענף, והוי הענף ח' אצבעות, וכולו ג' טפחים שהן זרת, ומהכא ילפינן משך הציצית זרת, דבמנחות לא ילפינן כמה ארכו. ואנן בציצית עבדינן כב"ש ד' חוטין וד' אצבעות גדיל. ע"כ. וכן דעת הרמב"ם (פ"ט מהל' כלי המקדש ה"ו), שכתב,  כיצד מעשה החושן, אורג בגד מעשה חושב מן הזהב והתכלת והארגמן ותולעת השני והשש על שמנה ועשרים חוטין כמו שביארנו ארכו אמה ורחבו זרת וכופלו לשנים, נמצא זרת על זרת מרובע. הרי שזרת הוא חצי אמה בת ו' טפחים. וכ"כ הר"ש בכלים (פי"ז מ"ח). וכ"כ בתניא (סי' צז). וכ"כ הרד"ק בס' השרשים (ע' זרת). וכ"כ עוד כמה וכמה ראשונים, הובאו דבריהם בס' ערך מלין לר' יעקב שעפטיל (ע' זרת עמ' כט) ובס' שיעורי תורה להגר"ח נאה (עמ' נה).
והנה, מדידת הזרת, פירש הערוך (ע' אצבע), פירוש זו זרת (כתובות ה:), אצבע קטנה שמה זרת למדוד ממנה עד גודל למדידת החשן דכתי' ביה זרת ארכו וזרת רחבו. [והנה בס' האורה (סי' מו) כתב, פותח ארבע אצבעותיו מגודל ועד קמיצה וכשהן פתוחין הרבה הוי זרת. וכתב הגר"ח נאה (שם עמ' נה), שמדד ומצא כי בין האגודל לזרת ובין האגודל לקמיצה, השיעור שווה, אלא דמ"מ נראה שט"ס נפל כאן, שהרי בא לפרש שיעור זרת, ואמר למדוד מגודל ועד קמיצה, ונראה דצ"ל מאגודל עד זרת כמו בערוך הנ"ל]. (וע"ע ביו"ד סי' קצח סע' לו, ובבאה"ג ובפת"ש, ודו"ק). וכתב הגר"ח נאה, והנה מדדתי הזרת מהרבי בני אדם, ולא מצאתי יותר על 24 ס"מ, והרבה הם 22-23 ס"מ, וא"כ מוכח שא"א לחשוב האמה יותר מ-48 ס"מ. וכ"כ ה"ר שמואל הכהן וינגרטן (בקובץ תושבע"פ יא עמ' קסד), כי מדת זרת של אדם בינוני היא 22 ס"מ.
עוד הביא ראיה הגר"ח נאה, משבת (פה.) והשקית ברגלך כגן הירק, מה רגל טפח, אף גבול נמי טפח. מבואר שרוחב פרסת רגל הוא טפח. וכתב הגר"ח נאה, וגם אני מדדתי רוחב רגל, ואינו יתר על 8 ס"מ. עוד הביא קצת ראייה, מגמרא (שבת ח.), פחות משלשה מדרס דרסי לה רבים, והנה עינינו רואות שעל מדרגות שגובהן 20 ס"מ קשה העלייה, וסגי אם נחשוב ג' טפחים 24 ס"מ.
[bookmark: _Toc440276857]גופו שלוש אמות – עירובין מח.
והנה בעירובין (מח.) גרסינן: "והני ארבע אמות היכא כתיבי? כדתניא: שבו איש תחתיו - כתחתיו. [וכמה תחתיו] - גופו שלש אמות, ואמה כדי לפשוט ידיו ורגליו דברי רבי מאיר. רבי יהודה אומר: גופו שלש אמות, ואמה כדי שיטול חפץ מתחת מרגלותיו, ומניח תחת מראשותיו. מאי בינייהו?  איכא בינייהו ארבע אמות מצומצמות. ע"כ. ויש לעיין, אם "גופו שלוש אמות", היינו עם ראשו, או עד כתפיו. עוד יש לעיין, מדוע פישוט ידיים ורגליים הוא אמה.
[bookmark: _Toc440276858]היזק ראייה – ב"ב ב:
 והנה בהשקפה ראשונה, נראה כי "גופו", כולל ראשו. אלא שקשה, אם גופו ג' אמות, כולל ראשו, מדוע בב"ב (ב:) גבי היזק ראייה, הצריכו לבנות כותל גבוה ד' אמות? תסגי בג' אמות ומשהו! ובשלמא אם נאמר שג' אמות היינו עד כתפיו, וראשו וצווארו מוסיפים מעט יותר מחצי אמה, וחיישינן שמא יעמוד על קצות אצבעותיו, או שיעמוד על גבשושית, אוקמוה אד' אמות. אלא אי אמרת שעד ראשו ג' אמות, אמאי צריך לבנות כותל ד' אמות? ויש מי שרצה לומר שיש לחשוש שמא יעמוד על גבשושית גבוהה אמה [וביסס טענה זו ע"פ דברי התוס' עירובין מח. ד"ה גופו, ששאלו, וא"ת אמאי בעינן גבי היזק ראייה מחיצה ד' אמות בהשותפין (ב"ב דף ב:) וי"ל דפעמים שיש גבשושית סמוך לכותל ופעמים נמי שמגביה עקיבו ועומד על אצבעות רגליו]. אלא שדבר זה קשה. דדוחק גדול לומר שחז"ל הצריכו לבנות כותל ד' אמות, שמא יעמוד על גבשושית גבוהה קרוב לאמה, וגם יגביה רגליו. דאי הכי ניחוש נמי שמא יביא ספסל או כסא ויעמוד עליו. ובאמת בס' אור זרוע (ח"ב סי' קנב) מצאתי הדברים במקורם, וז"ל:
גופו של אדם שלש אמות פי' רבי' יצחק בר שמואל בלא ראשו, דאי לאו הכי למה לו מחיצה ד"א לענין היזק ראיה פ"ק דב"ב, ואף על פי שאין ראשו מחזיק אמה כיון דאפיקת למחיצה מג' אמות אוקמ' [אארבע] אמות. ועוד, דאי אפשר לקרקע שתלקט במלקט ורהיטני, ופעמים שיש גבשושית פחות מג' טפחים סמוך לכותל ופעמים נמי שמגביה עקיביו ועומד על אצבעות רגליו. ע"כ. 
הרי שכתב סברא זו, שפעמים יש גבשושית בקרקע, ליישב מדוע צריך ד' אמות, אליבא דמ"ד דשלוש אמות הם בלא ראשו, דסוף סוף ראשו אינו אמה. וע"ז משני שפיר דפעמים יש גבשושית בקרקע. ועפ"ז יתבארו דברי התוס' (עירובין שם), דמה שכתבו "וא"ת אמאי בעינן גבי היזק ראייה מחיצה ד' אמות בהשותפין (ב"ב דף ב:) וי"ל דפעמים שיש גבשושית סמוך לכותל ופעמים נמי שמגביה עקיבו ועומד על אצבעות רגליו ועוד הא דאמר הכא גופו ג' אמות היינו בלא ראשו", אינם שני תירוצים שונים, אלא תירוץ אחד, כמבואר בדברי רבינו יצחק הזקן הנ"ל במקורם, וחזרו התוספות על כך בב"ב (ק:), בפסחים (קט:), בחגיגה (יא.), ביומא (לא.), ובשבת (צב.), ובכל המקומות הנ"ל מבואר שתירוץ אחד הוא. ודו"ק. 
ואם יאמר אדם דמכל מקום יש לחשוש לכך, בין אם יצא זה מפי רבותינו התוס' ובין אם לא, נענה ונאמר, חדא, דמילתא דלא שכיחא לא גזרו בה רבנן (עירובין סג:). ועוד, דגרסינן התם (ב"ב ב:), החלונות, בין מלמעלה בין מלמטה ובין מכנגדן - ד' אמות. ותני עלה: מלמעלן - כדי שלא יציץ ויראה, מלמטן - כדי שלא יעמוד ויראה, מכנגדן - כדי שלא יאפיל. ע"כ. ופירש"י, בין מלמטה, אם הכותל נמוך מן החלונות צריך להשפילו מהן ד"א כדי שלא יעמוד על עובי כותלו ויראה. וכן פירש רבינו גרשום, ומלמטן צריך לנמוך ד' אמות שלא יעמוד זקוף על גבי הכותל ויראה בבית. וכן פירש רבינו המאירי, שאם עשאה נמוכה ממנה פחות מארבע הרי הוא עומד ורואה בביתו של זה כשהוא עומד על כותלו. ע"כ. והוא פשט התלמוד ללא חולק. ובשלמא אם תאמר שגובה אדם ג' אמות לא כולל ראשו, יש לחשוש שמא יגביה ראשי אצבעות רגליו, ויציץ לחלון חבירו, אלא אי אמרת שגובה האדם ג' אמות כולל ראשו, קשה, מדוע הצריכו כותל ד' אמות, בג' ומשהו תיסגי. ודוחק גדול לומר שחוששים שיהא על החומה גבשושית בגובה אמה, חדא דלא שכיחא היא, ועוד, דאי חיישת להא – יש לחוש שמא יביא סולם, או כסא, ואין לדבר סוף. אלא וודאי דמכאן מוכח דג' אמות הן לא כולל ראש האדם.
[אולם הגאון מנחת ברוך (סו"ס עו) כתב לדחות הוכחה זו, דאע"ג דגובה של אדם בינוני ג' אמות, מ"מ איכא גבוהים מעט יותר, ומשו"ה צריך להיות ד' אמות, דאפי' כשיכניס לרשותו אנשים גבוהים נמי לא יהיה היזק ראייה. אולם לענ"ד לא נהירא, דבכ"מ הלכו חכמים אחר אדם בינוני, ובשלמא אי חיישת לטפח נוסף יותר על הבינוני, אולם מדוע להוסיף אמה שלמה על גובה הבינוני?] 
[bookmark: _Toc440276859]הסוגייא בשבת צב.
ועוד, בשבת (צב.) אמר רבי אלעזר, המוציא משאוי למעלה מעשרה טפחים - חייב, שכן משא בני קהת. ומשא בני קהת מנלן, דכתיב: על המשכן ועל המזבח סביב, מקיש מזבח למשכן; מה משכן עשר אמות - אף מזבח עשר אמות. ומשכן גופיה מנלן? דכתיב עשר אמות ארך הקרש, וכתיב ויפרש את האהל על המשכן. ואמר רב: משה רבינו פרשו, מכאן אתה למד: גובהן של לויים עשר אמות. וגמירי, דכל טונא דמידלי במוטות - תילתא מלעיל, ותרי תילתי מלתחת, אישתכח דהוה מידלי טובא. ואיבעית אימא - מארון. דאמר מר: ארון תשעה, וכפורת טפח - הרי כאן עשרה. וגמירי, דכל טונא דמידלי במוטות - תילתא מלעיל ותרי תילתי מלרע, אישתכח דלמעלה מעשרה הוה קאי. 
ופירש"י, ואיבעית אימא. לא גביהי לוים, ולאו ממזבח גמרינן, דשמא לוים לא גביהי אלא שבע אמות, ואין משאן דמזבח גבוה מן הארץ אלא שנים או שלשה טפחים, ומארון גמר לה ר' אלעזר. אשתכח דלמעלה מעשרה קאי. טובא, אפילו אין גובהן של לוים אלא שלש אמות כמונו - הרי שמונה עשרה טפחים, וארון אינו תלוי למטה מכתפותיהן אלא ששה טפחים ושני שלישי טפח, אישתכח דגבוה עשרה ויותר. ע"כ.
 והנה, לימוד זה אפשר רק אם תאמר ששלוש אמות גובה האדם – הן רק עד כתפו, ושליש הארון (3.33 טפחים) היו מעל כתף הלויים, ושני שליש הארון (6.66 טפחים) היו למטה מכתפיהם, נמצא שהארון היה בגובה 11.33 טפחים מעל הקרקע, ומוכח שפיר שהמוציא משאוי למעלה מי' טפחים חייב, שכן משא בני קהת. אלא אם תאמר ששלוש אמות גובה האדם, הן כולל ראשו, קשה טובא, שוודאי ראש האדם הוא יותר מטפח ושליש הטפח, אם כן מכתפו ולמטה יש וודאי פחות מששה עשר טפחים ושני שליש הטפח, ואם כן הארון שהיו נושאים מתחת לכתפיהם – היה למטה מעשרה טפחים, ומה הוכחת התלמוד?
וכן כתב רבינו חננאל (צג:),ואי בעית אימא מארון, דאמר מר ארון ט' וכפרת טפח ובדים למעל' משליש העליון נשתייר מכתפי לוים ועד סוף ארון פחות מז' טפחים, ואפילו אין אנו למידין לגובהן של לוים שהוא עשר אמות אלא אמרינן קומתו מן כתיפו למטה ג' אמות שהן י"ח טפחים - צא מהן ו' טפחים ושני שלישים לשני שלישי ארון שמלמטה, נמצא המשוי למעלה מי"א טפחים ושליש.
 וכ"כ התוס' שם, אישתכח דלמעלה מי' הוה קאי, דמכתף אדם עד לארץ שלש אמות כדאמר בתרגום מגלת אסתר פרשנדתא אצטליב על תלת אמין וכן כלהו וראשיהם היו קטועים. ע"כ. 
וכ"כ רבינו המאירי (שם), ומ"מ בגמ' חזרו ולמדוה ממקום אחר מפני שאיפשר שהלויים לא כגובהו של משה היו ושמא לא היה מכתפם ולמטה אלא שלש אמות כשאר בני אדם ולמדוה מן הארון והוא שאמרו ארון תשעה וכפרת טפח הרי כאן עשרה טפחים והיו נושאין אותו שני שלישים מלמטה שהם ו' טפחים ושני שלישי טפח ונמצא אויר תחתיו עד הקרקע אחד עשר טפח ושליש שהרי גבהם מן הכתף ולמטה י"ח טפחים שהן שלש אמות.
וודאי שפשט הסוגיא, שאדם ממוצע גובהו שלוש אמות, עד הכתף, וכמו שכתבו רבינו חננאל, רש"י, התוספות ורבינו המאירי. ואם כן מכאן קושיא גדולה למאן דס"ל דשלוש אמות הן כולל ראשו. 
וכיוון דכמה מרבותינו הראשונים, הלא הם הרמב"ן, והרשב"א ועוד כמתבאר לקמן, יש לעיין היאך יפרשו סוגיא זו. ויש לתרץ לדבריהם סוגיא זו בשני אופנים. הא', כמו שכתב רבינו המאירי בבית הבחירה שבת שם, אם לא היה להם אלא גובה שלש אמות מכתפם ולמטה, היאך היו נושאין את המזבח שהיה יורד מכתפם ולמטה ז' אמות פחות שליש אמה? אלא גבוהים היו לפי משא המזבח ז' אמות מכתפם ולמטה שיהו שולי המזבח גבוהים מן הקרקע שליש אמה. וא"ת שהיו נושאים אותו לרוחבו שהוא חמש אמות שהם שלשים טפחים ונמצאו למטה מן הכתף עשרים טפחי' הרי על כרחך אתה צריך ליותר משלש אמות ששלש אמות אינם אלא י"ח טפחים אלא שאתה מצייר בגובהן יותר משלש אמות כדי שיגיע אויר שלמטה מן הארון למעלה מעשרה. ע"כ. וכיו"ב כתב הריטב"א בחידושיו (שם) וז"ל,וא"ת ולפירוקא בתרא דאמרינן דלא ילפינן ממשה - היאך היו הלויים נושאים את המזבח שהוא עשר אמות קומתו, והרי לויים אינם גבוהים אלא שלש אמות כשאר כל אדם, וכיון דטוענת תרי תילתי מלרע, הוי מלרע שש אמות ושני ושלישי אמה, וזה היאך אפשר כיון דסתם קומתו של אדם אינו אלא שלש אמות, י"ל דסבירא לן דמזבח שלש אמות דלא מקשינן מזבח למשכן. והנכון יותר דאע"פ דלא גמרינן שיהו שאר הלויים גדולי קומה עשר אמות כמשה, ודאי היו גבוהים משאר בני אדם כי היו מבן שבע אמות ולמעלה, וכן פירשו בתוספות. ע"כ. הרי שמוכרחים לומר שהיו גבוהים משאר אדם (ומסתברא דהיו גבוהים ב' טפחים יותר, והיו נושאים הארון לרחבו), אם כן שוב אין קושיא. אלא שלפי זה קשה מאד, היאך כתב רבינו חננאל ודעימיה שהלויים היו שלוש אמות עד כתפיהם, והלא מוכרחים לומר שהיו הם יותר גבוהים, דאלת"ה, היאך נשאו את המזבח שהיה גובהו י' אמות?
אלא שכל זה נכון לגירסת רש"י (והיא הגירסא שלפנינו), "ומשכן גופיה מנלן? דכתיב עשר אמות ארך הקרש, וכתיב ויפרש את האהל על המשכן. ואמר רב: משה רבינו פרשו, מכאן אתה למד: גובהן של לויים עשר אמות. ופירש"י, דקא סלקא דעתך שאר הלוים נמי גביהי כמשה. ומכך שמשה פירש את האהל על המשכן, שהיה גובהו י' אמות, אנו למדים שגובהו של משה היה י' אמות, ומינה לשאר הלויים. אולם גירסא זו קשה, שאם כדברי רש"י, מה מקשה התלמוד לאחר האיבעית אימא "וליגמר ממשה"? והלא לפי האיבע"א הראשון, אכן למדנו ממשה, ולאיבע"א השני לא גמרינן ממשה (וכן הק' הרשב"א והריטב"א)! [ורש"י יתרץ, שכוונת התלמוד, מדוע האיבע"א הראשונה לא מסכמת לאיבע"א השניה].
אולם, לרבינו האיי גאון גירסא אחרת (הובאו דבריו ברשב"א ובריטב"א כאן): "אבל רבינו האיי גאון ז"ל לא גריס כלל (ויפרש את האהל על המשכן),  דכיון דגמרינן למזבח שהוא עשר ממילא ידעינן דאף הלוים קומתן עשר מדכתיב גבי מזבח גופיה ופרשו עליו כסוי עור תחש". ולפי זה, הנחת יסוד של התלמוד שהלויים היו בגובה המזבח, שהרי הם פרשו עליו כיסוי עור תחש. ולמדנו שגובה המזבח י' אמות כגובה המשכן, ומינה שגובה הלויים י' אמות. 
ולפי זה, כשהתלמוד אומר ואבע"א מארון, אי סבירא לן שהמזבח גובהו י' אמות, אי אפשר לומר שהלויים גבוהים פחות מי' אמות, שהרי מפורש שהלויים היו בגובה המזבח! ועל כן לגי' רה"ג, לפי האיבעית אימא, מוכרחים לומר דס"ל כמ"ד בזבחים (נט:) שהמזבח היה גובהו ג' אמות , ואם כן שוב אין כל קושיא. וכ"כ להדיא הריטב"א בחידושיו: "ורבינו האיי ז"ל לא גריס כלל ויפרש את האהל על המשכן, והאי ואיבעית אימא היינו משום דסבירא לן שהמזבח שלש אמות קומתו דלא מקשינן מזבח למשכן וכמאן דסבר הכי במסכת זבחים (שם), דהשתא לא הוי ופרשו עליו כסוי עור תחש [ראיה אלא] שהם גדולים יותר מג' אמות, ובתר הכי פרכינן דמ"מ ניגמר ממשה דקי"ל שהוא גבוה עשר אמות, ופרקינן דמשה שאני ונכון. ע"כ. 
א"נ י"ל כמש"כ רבינו פרחיה (בשיט' הקדמונים לשבת) "וגובה הלויים הנושאים בדיו אין פחות מעשרה טפחים. נמצא שליש הארוך עומד למעלה מעשרה ברשות הרבים". היינו שאין ההוכחה רק מהא דמקצת הארון היה למעלה מי' טפחים. וממילא אין להוכיח מכאן על גובה האדם. אלא שלענ"ד קשה, חדא, דלפי"ז גובה הלויים י' טפחים, והוא תמוה מאד, ואין רמז לכך בתלמוד. ועוד, מה הוכחה, אנן בעינן מנ"ל דהמוציא למעלה מעשרה לגמרי חייב, דילמא שאני הכא דמקצתו בתוך י'. עוד הקשה הגאון מנחת ברוך (סי' עו), דא"כ אמאי נקט 'גמירי דכל טונא דמידלי במוטות, תילתא מלעיל, ותרי תילתי מלרע', והלא אפילו אם היה פחות משליש למעלה היה מוכיח שפיר. ואפילו אם היו נושאים את האורן בידיהם, היה מוכיח שפיר, דארון גופיה הוה ביה עשרה. והריטב"א בחידושיו לשבת (שם) כתב כי זה עיקר חידושו של ר"א, דאפילו כשכולו למעלה מעשרה נמי חייב, דבלא"ה הא תנן במשנתנו שם דהמוציא משאוי על כתפו חייב. אלא משום דממשנתנו היה א"ל דמיירי שמקצת מאותו משאוי הוא בתוך עשרה, קמ"ל ר"א דאפי' כולו למעלה חייב, כדיליף ממשא בני קהת. וכן נראה מדברי הרמב"ם (פי"ב מהל' שבת הי"ב) שכתב "וכן המוציא על כתיפו חייב, אע"פ שהמשאוי למעלה מי' טפחים ברה"ר שכן היה משא בני קהת". הרי שכתב בתחילה שהמוציא משאוי על כתיפו חייב, ואח"כ כתב 'אע"פ שהמשאוי למעלה מעשרה', והיינו דקמ"ל ר"א וכמ"ש הריטב"א. ומ"מ אין זו הוכחה שגובה האדם הוא ג' אמות כולל ראשו. אלא שלפי"ז אין הוכחה מכאן. ועוד, שכ"ז לתרץ דברי הסוברים דג' אמות הם כולל ראשו. אולם מ"מ פשט הסוגיא שגובה הלויים היה ג' אמות עד הכתף.
[bookmark: _Toc440276860]הסוגיא ביומא לא.
וגרסינן ביומא (לא.), תניא, ורחץ בשרו במים - במי מקוה, כל בשרו - מים שכל גופו עולה בהן. וכמה הן? אמה על אמה ברום שלש אמות. ושיערו חכמים מי מקוה ארבעים סאה. ע"כ. וכתב הריטב"א (ד"ה ותניא), יש שפירשו שהם (שלוש אמות) חוץ מראשו של אדם, והגאונים פירשו אפילו עם ראשו, וכבר כתבתיה בפרק המוכר פירות (ב"ב ק:) בס"ד. ע"כ. והנה, לומר שמכאן אנו למדים שגובהו של אדם שלוש אמות, קשה, מכיוון שכשאדם נכנס למקווה, מפלס המים עולה, ואדם בגובה ג' אמות לא צריך מקווה בגובה ג' אמות כדי שכל גופו יתכסה בו. ראייה זו שמעתי ממו"ר הרב זייני שליט"א, ושו"ר שכ"כ הגאון מנחת ברוך (סו"ס עו), ולא עוד אלא, שמכאן ראייה להיפך, שאם גובהו של אדם ג' אמות כולל ראשו, מדוע צריך ג' אמות גובה? בפחות מכך נמי תיסגי. משא"כ אם ג' אמות הן ללא ראשו, אתי שפיר, דכך שיערו חכמים דשלוש אמות סגי לכסות כל גופו. ובזה א"ש הלשון "שיערו חכמים מי מקווה מ' סאה", ואי נימא דאמרו זאת ע"פ גובה האדם, הול"ל ומדדו חכמים, שאין מה לשער בזה, משא"כ אם גובהו של אדם ג' אמות לא כולל ראשו, אתי שפיר, דדבר זה צריך שיעור, דבגובה ג' אמות סגי כדי לכסות כל גופו כשנכנס בהם. אלא שכתב הריטב"א שכך כתבו הגאונים, והדברים תמוהים מאד.
ובאמת, לא מצאנו בכל כתבי הגאונים רמז לפירוש זה. אדרבא, מצינו להיפך:
[bookmark: _Toc440276861]דעת הגאונים – ג' אמות הן לא כולל ראשו
בבית הבחירה לעירובין (מג:), הביא רבינו המאירי את לשון 'ראשונם של גאונים', וז"ל: "והרי אנו מבררין דרך זו לתחום שבת בזמן שרוצה להגביה את השפופרת כמדת קומת איש ארבע אמות ולצפות ממנה אלפים אמה כיצד הוא עושה וכו' " (הו"ד בס' מדות ומשקלות של תורה עמ' רכב). ותשובה זו גילינו גם כן מהגניזה, בתשוה"ג הרכבי (עמ' 147, סי' שיד): "והרי אנו מבררין דרך זו לתחום שבת: בזמן שרוצה להגביה את השפופרת כמדת קומת איש ד' אמות ולצפות ממנה שני אלפים אמה וכו' " ותשובה זו נמצאת בין תשובות רב האיי גאון. והובאה גם בתג"ק (סי' עז). הרי שרב האיי גאון כתב בפירוש – כי קומת האדם ד' אמות. ואין זה מדוקדק, שהרי ראשו של אדם הוא בין 26 ל 29 ס"מ בממוצע, ולפי הגר"ח נאה חסרים בין טפח וס"מ לבין טפח וחצי, אולם בהקשר של מדידת הגובה שם בעירובין, לא דק עד כדי דקדוק טפח. אולם עכ"פ למדים אנו מדבריו, שמ"ש בדף מח. שגופו של אדם שלוש אמות, היינו בלי ראשו, וכמ"ש ר"ח בשבת הנ"ל.
ובאמת, רבינו האיי גאון לא יחידי בדעה זו, וגם ר"י בן חכמון (עירובין שם) כתב "ישליך מן העשרים אמה גובה קומתו שהוא שיעור ד' אמות". גם ר"ח בן שמואל כתב (מג: שם, הו"ד בהע' המהדיר לר' המאירי שם) "כך גובה הגאי עם הקומה של איש שעומד על שפתו, חמש קומות, הסר מהם קומת העומד, ישאר גובה הגיא ד' קומות שהם שש עשרה אמה". הרי שקומת אדם היא ד' אמות.
ולא עוד אלא, שהריטב"א כתב ש'כבר כתבתיה בפ' המוכר פירות', אולם בב"ב שם, הריטב"א לא מזכיר כלל גאונים?!
והתשובה פשוטה, לא מדובר בגאונים ממש, אלא ברמב"ן ודעימיה (עי' לקמן), שפירשו בב"ב שם ששלוש אמות של אדם הן כולל ראשו, ואת הרמב"ן מביא הריטב"א בב"ב שם. וחיפשתי במחשב, ומצאתי שבעוד כמה מקומות במס' יומא הריטב"א מכנה בשם 'גאונים' את ראשוני צרפת ואשכנז. ופשוט.
[ושמא נתכווין הריטב"א למש"כ בס' הלכות קצובות (עמ' 105): 'שיעור המקווה אמה על אמה ברום ג' אמות כשיעור קומת האדם'. אולם לענ"ד לא בא הגאון להגדיר כי גובה האדם הוא ג' אמות כולל ראשו, אלא שבאמה על אמה בגובה שלוש אמות, עולה כל קומת האדם]. 

[bookmark: _Toc440276862]הסוגיא בבבא בתרא ק:
ועוד, דבבבא בתרא (ק:) תנן, וכוכין - ארכן ארבע אמות. ופירשב"ם (ד"ה והכוכין), שהמת ארכו שלש אמות, ובשביל ארון שהוא מונח בו צריך אמה רביעית. ונראה מדבריו שפירש שאורך המת שלוש אמות כולל ראשו. אולם קשה, מדוע שעובי הארון יהיה שליש מאורך האדם? ובאמת, כבר כתבו התוספות על אתר (ד"ה והכוכין): פי' רבינו שמואל שהמת ג' אמות ובשביל הארון צריך אמה רביעית. ואין נראה, דבפרק המצניע (שבת צב. ושם ד"ה אישתכח) משמע בהדיא דעד כתפיו של אדם ג' אמות, דאמרי' התם ארון ט' וכפורת טפח הרי כאן עשרה וגמירי כל טונא דמידלי במוטות תילתא מלעיל ותרי תילתי מלתחת ואישתכח דלמעלה מעשרה הוה קאי דמכתפיו עד למטה י"ח טפחים ותרי תילתי ששה טפחים ושני שלישים אישתכח דלמעלה מי"א ושליש קאי ואי מראשו לא הוי אלא י"ח לא הוה קאי למעלה מי' דמראשו ועד כתפו מחזיק הרבה יותר מטפח ושליש! ובתרגום אחשורוש אספתא איצטליב על ג' אמות כו' וחתוכי ראש היו. והכוכין דארכן ארבע - משום צוארו וראשו ודפי הארון. ע"כ.
גם הראב"ד בעל האשכול (בשיטת הקדמונים ק:) כתב וז"ל, ואורך הכוך ד' אמות, דאע"ג דאדם אין לו כי אם ג' אמות גובה, אם ידיו הן מופשטות הן ארבע אמות. ולא נהיר. ע"כ.
אולם הרמב"ן בחידושיו (שם ד"ה הכוכין) כתב [והו"ד בחידושי הרשב"א והריטב"א שם], ואני מצאתי בהגדת אלה הדברים רבה (הודפס במד' תנאים לדברים ע"י ש. ליברמן, עמ' 32), אמר ר"ש בן לקיש, מנוול היה עוג מלך הבשן אף על פי שהיה גבור שהיה ארכו תשע אמות ורחבו ארבע אמות - והרי רחבו קרוב למחצית ארכו, שאין בריות בני אדם כן, ארכו של אדם שלש אמות ורחבו אמה שליש ארכו ועוג לא היה כן אלא רחבו ארבע אמות קרוב לחצי ארכו הוי שבריה מנוולת משונה מן הבריות. ועוד ראיתי בפרשת עשר תעשר בילמדנו אמרו לו לאיוב כלום יש לך עליה אלא שלש אמות משעת מיתתך ואתה אמרת אם עלי אדמתי תזעק? וכן נראין הדברים, דמים שכל גופו וראשו עולה בהן בעודן למקוה, והיינו שלש אמות ומגביה עצמו ויוצא מיד. ונראה לי ראיה גדולה ממה שאמרו בפ' מי שהוציאוהו (עירובין מח.), הני ארבע אמות היכא כתיבן? שבו איש תחתיו, כתחתיו, גופו שלש אמות ואמה כדי פשוט ידיו ורגליו, ואם תאמר כיון דעם פשוט ידיו אינו אלא ארבע אמות קאמר הכי, מכל מקום לא הוה ליה למימר גופו כמה, אלא שלש אמות דגופו מכוונות הן עם ראשו.
והנה, מה שהביא הרמב"ן ראייה מעוג מלך הבשן, ששלוש אמות של אדם הן כולל ראשו, וכן מהמדרש על איוב – לענ"ד אין מכאן ראייה, דאמות חשיב, טפחים לא קחשיב (וכן תי' המנחת ברוך שם ענף ב), ואף למ"ד דשלוש אמות מלבד ראשו הן , לא קשה, כי המדרש לא נחת לבאר "ארכו של אדם שלוש וחצי אמות", כי העיקרון הוא שעוג היה מנוול, ולא המידה המדוייקת של האדם. וכן גבי איוב, א"ל הקב"ה שיש לו ג' אמות בשעת מיתתו, הכוונה לגופו, ולא נחת לבאר אורך ראשו דהוי פחות מאמה. וכן דחה הגר"ח נאה בספרו (שם). ועוד, כבר העיר המהדיר לחידושי הרשב"א (בב"ב שם), כי במדרש תנחומא (פ' ראה) הכי גרסינן, אם עלי אדמתי תזעק, א"ל הקדוש ברוך הוא, איוב, כלום יש לך עליה אלא ארבע אמות קרקע בשעת מיתתך, ואתה אומר אם עלי אדמתי תזעק?
והנה, מה שהקשה הרמב"ן, שממ"ש "גופו שלוש אמות", מוכח כי הראש בכלל. לענ"ד יש לתרץ, דהנה בתוספא תענית (פ"ב ה"ה) גרסינן, מעשה וגזרו תענית בחנוכה בלוד. אמרו לו לר' ליעזר וסיפר לר' יהושע ורחץ. אמ' להם ר' יהושע צאו והתענו על מה שהתעניתם. כל זמן שהיה רבן גמליאל קיים היתה הלכה נוהגת כדבריו. לאחר מיתתו של רבן גמליאל בקש ר' יהושע לבטל את דבריו עמד ר' יוחנן בן נורי על רגליו ואמר: חזי אנא בתר רישא גופא אזיל כל זמן שהיה רבן גמליאל קיים היתה הלכה נוהגת כדבריו עכשיו שמת בקשתם לבטל את דבריו אמ' ר' יהושע אנו שומעין לך נקבעה הלכה כדברי רבן גמליאל ולא עירער אדם על דבריו. ע"כ. הרי שתוספתא מפורשת, בה הראש לא נכלל בתוך הגוף.
והגאון מנחת ברוך, ציין לעירובין (מא.), שם הביא התלמוד תוספתא זו: תניא, לאחר פטירתו של רבן גמליאל נכנס רבי יהושע להפר את דבריו. עמד רבי יוחנן בן נורי על רגליו ואמר: חזי אנא דבתר רישא גופא אזיל, כל ימיו של רבן גמליאל קבענו הלכה כמותו, עכשיו אתה מבקש לבטל דבריו? יהושע, אין שומעין לך, שכבר נקבעה הלכה כרבן גמליאל.
ואם כן לא תיקשי לך ששבעה דפים לאחר מכן (מח.), כשהתלמוד דיבר על "גופו" – אין זה כולל את הראש.  
וראיתי בפירוש ר' יצחק קרקושא (שם) שכתב, והכוכין ארכן ד"א. נראה לרבינו, שאורך האדם ד"א יהיו, עד כתפיו הוי שלש אמות, ומכתפיו ולמעלה עם דפי הארון הוי ד"א. והא דאמרינן דשיעור מקוה הוי אמה על אמה ברום שלש אמות, היינו משום שעד כתפיו של אדם הוי שלש אמות. וראשו נוגע חוץ לשלש. וא"צ יותר, שיכול לכוף ראשו מעט ויעלה המים עליו. ע"כ. והנה, ר' יצחק קרקושא, פעמים שמכנה בתואר "רבינו", את הרמב"ן, פעמים את הרי"ף, ופעמים את רבינו יצחק ב"ר שמואל. ונראה שכאן הכוונה לר' יצחק ב"ר שמואל. יוצא א"כ, שר' יצחק קרקושא, בנקודה זו לא הלך עם הרמב"ן, כי אם עם ר' יצחק ב"ר שמואל וסיעתו.
[bookmark: _Toc440276863]ראייה מזבחים סד:
ראייה גדולה נוספת הביא המנחת ברוך, מדתנן בזבחים (סד:), עולת העוף כיצד נעשית? עלה לכבש ופנה לסובב, בא לו לקרן דרומית מזרחית, היה מולק את ראשה ממול ערפה ומבדיל, ומיצה את דמה על קיר המזבח. נטל את הראש והקיף בית מליקתו למזבח, וספגו במלח וזרקו על גבי האשים. בא לו לגוף, והסיר את המוראה ואת הנוצה ואת בני המעיים היוצאין עמם והשליכן לבית הדשן. שיסע ולא הבדיל, ואם הבדיל - כשר, סופגו במלח וזרקו על גבי האשים. וכ"פ הרמב"ם בפ"ו מהל' מעשה הקרבנות (ה"כ). והנה, גובה מקום המערכה מעל גבי הסובב היה ג' אמות, כדאיתא בזבחים (נד.), וחוזר ומביא מלבן שהוא שלשים אמה על שלשים אמה וגובהו חמש אמות וכו' וחוזר ומביא מלבן שהוא כ"ח על כ"ח אמות וגובהו ג' אמות, והוא מקום המערכה. ע"כ. והשתא אי נימא דג' אמות הן כולל ראשו, קשה טובא, היאך היה הכהן זורק את הראש לאישים, והלא לא היה רואה את מקום המערכה, ולפי זה היה הכהן צריך 'לנחש' היכן היה מקום המערכה ולכווין לשם, כשאינו רואה להיכן זורק. משא"כ אם ג' אמות הן ללא ראשו, א"ש, שהרי הכהן רואה את מקום המערכה ויודע היטב לאן לזרוק את הראש. ועוד, דבמנחות (כא:) תניא, נמצאת אתה אומר, בשלשה מקומות המלח נתונה: בלשכת המלח, ועל גבי הכבש, ובראשו של מזבח וכו' בראשו של מזבח - ששם מולחין הקומץ והלבונה וכו' ועולת העוף. הרי שאת עולת העוף היו מולחים מהמלח שבראשו של מזבח. ואי נימא דג' אמות הן כולל ראשו, קשה טובא, היאך היה הכהן רואה היאך המלח נתון, וצריך לומר שהיה מגביה ידיו והיה מחפש את מקום המלח, וגם צ"ל שהמלח היה נתון בשפת המזבח. וכ"ז דוחק. משא"כ אם ג' אמות הן ללא ראשו, א"ש, שהרי הכהן רואה היטב את מקום המלח.
[bookmark: _Toc440276864]העולה מכל הנ"ל
העולה מכל הנ"ל: דעת רבינו האיי גאון, רבינו חננאל, רש"י, התוספות, רבינו המאירי, ר' יצחק קרקושא, רבינו יצחק ב"ר שמואל, בעל האשכול, האור זרוע, ר"ח בן שמואל ור' ישמעאל בן חכמון, כי גופו של אדם ג' אמות עד כתפו. ואע"פ שהרמב"ן חלק עליהם [והרשב"א והריטב"א ציטטו דבריו], לענ"ד יש להשיב לכל קושיות הרמב"ן, ואדרבא שיטת הרמב"ן קשה מאד מכמה סוגיות, ופשטות הסוגיות למעלה מכל ספק כדעת רבינו חננאל. ועוד, שהרמב"ן לא ראה את דברי רבינו חננאל, ואילו היה רואה, ייתכן מאד שהיה חוזר בו, שדבריו דברי קבלה. ובמיוחד הרמב"ן חיבב מאד את דברי הגאונים ורבינו חננאל, ולחם למענם כל ימיו. עיין במלחמות ברכות (מד.) שכתב בעל המאור על הרי"ף, שלא כך היא הגירסא בספרים שלנו, וענה הרמב"ן, אמר הכותב, אבל ספרי ספרד יותר נאמנין מספרינו ואף בפי' רבינו חננאל מצאתי הגרסא כדברי רבי' ז"ל. ע"כ. הרי שנסתייע מגירסתו המדוייקת. וע"ע בשבת (ו.) שכתב הרמב"ן, ולדברי רבינו חננאל הללו חשש רבינו הגדול ז"ל וכתב הדבר בלשון יש אומרים וקרוב הוא הדבר להכריע כדבריהם. ובמלחמות שבת (כז:), "אמר הכותב מצא בעל המאור ז"ל מקום לחלוק ולפי דעתי שקולים הם ומי שיש לו קבלה הוא הנאמן והרי רבינו ורבינו חננאל סומכין על חייא בר רב". וע"ע בדף (מג:) שכתב, "והלכה כדברי חכמים כדברי רבינו חננאל ורבינו ז"ל וא"צ לפנים". וע"ע בדף (מח.) " אמר הכותב איני מכיר ברמיזותיו ובקריצותיו, אבל בכגון זה אמרו צריכה רבה, והרי רבינו הגדול ז"ל קבל מן הגאונים שזה שאמרו בפ' המצניע והאידנא דסבירא לן כרבי שמעון שרי אפי' לכתחלה אף על מכבדות וכן כתב ר' שמעון בעל הלכות ראשונות ואף רבינו חננאל הסכים בזה וכיון שקבלה נקבל בסבר פנים יפות מפני שהדעת מורה בכך וכו' ". ובדף (נ.) כתב, "וכן פסקו ר"ש בעל הלכות ור"ח ז"ל,ואף על פי שרבינו שלמה כתב עלה ופלוגתא היא במתני' דאיכא למ"ד בעיא בית אחיזה - קבלת גאונים תכריע". ובעירובין (ב:) כתב, והגירסא הנכונה אביי סבר לחי משום מחיצה וכו' ורבא סבר לחי משום היכר וכו' וגירסת רבינו חננאל ז"ל כך הוא. ובמו"ק (ג:), וכן נמי פי' רבינו חננאל וכן הרב ר' יצחק בן גיאות ז"ל אין חופרין כוכין וקברות שאין להם צורך במועד אלא מניחן לאחר זמן וכן עיקר. ע"כ. וכן עוד במקרים רבים. ועל כן, לעניין הלכה נקטינן כרבינו חננאל ודעימיה. גם הגאון מנחת ברוך  (סו"ס עו) פסק כדברי רבינו חננאל, שכל דבריו דברי קבלה. ע"ש.
והנה, אם גובה אדם בינוני הוא ג' אמות עד כתפיו, דבר זה ייתכן רק לדעת הגר"ח נאה, לפי"ז גובה אדם בינוני עד כתפיו הוא 144 ס"מ. ואני מדדתי כמה אנשים, וגובהם נע בין 147 ס"מ ל-158 ס"מ עד הכתף (כולל הנעליים והבגדים). מדידה זו קרובה יותר לדעת הגר"ח נאה. משא"כ לדעת החזו"א לפי רובם המכריע של הראשונים הנ"ל, צריך להיות גובה אדם ממוצע עד כתפיו כ 174 ס"מ, דבר שאינו מצוי כלל. ומכאן ראייה לדעת הגר"ח נאה.
[bookmark: _Toc440276865]גברא באמתא יתיב
עוד הביא הגאון מנחת ברוך (סי' עה ענף ב) ראייה מדאמרינן בסוכה (ח.) דגברא באמתא יתיב, והנה אם נמדוד מקום מושבו של אדם בינוני כולל הבגדים, יהיה מעט פחות מ-48 ס"מ, ואין צריך כלל להגיע ל -58 ס"מ. ראייה נוספת של המנחת ברוך, היא מדאמרינן בפסחים (צד.), דמהלך אדם בינוני ביום י' פרסאות, והפרסה ד' מילין, והמיל אלפיים אמה. והנה אם נחשב האמה 48 ס"מ, יוצא שמהלך אדם בינוני ביום הוא 38.4 ק"מ. לעומת זאת לפי החזו"א, אדם בינוני מהלך ביום 46.4 ק"מ, מה שכיום וודאי אינו מהלך אדם בינוני.
אולם לפי האמור, יש להקשות, והלא אם אדם פושט ידיו ורגליו כשהוא שוכב – אורך היד מכתיפו עד סוף האמה – היא כאמה וחצי, יוצא א"כ, שאם נאמר ששלש אמות הן עד כתיפו של האדם – כל גופו בפישוט ידיים ורגליים אינו 4 אמות כי אם 4.5 אמות. לעומת זאת, אם נאמר ששלש אמות הן לא כולל ראשו – ה"ז מסתדר להפליא, שהרי בפישוט ידיים, האמה מתחילה בדיוק בסיום הראש. וכבר עמד על זה הגאון מנחת ברוך (סי' עו ענף ב), ותירץ, שאדם אינו יכול לפשט את ידיו לאחוריו כששוכב פרקדן ('זהו מן הנמנע'), אלא האמה בזווית של 90 מעלות לזרועו, וא"כ א"ש דפישוט ידיו אמה. ולענ"ד תימה, והלא אני בדקתי, וכשאני שוכב על הגב יכול אני לפשט ידי לאחורי. וכן ראיתי אחרים שבדקו, והכי הוה. ולענ"ד יש תי' יותר פשוט. שמסתמא אדם השוכב פרקדן, איננו מותח ידיו לחלוטין, אלא מניח אותן לכל היותר בזווית של 90 מעלות לזרועו. ועל כן אמרו חז"ל, כי מקומו של אדם 4 אמות, כי זה המצב הטבעי של פישוט הידיים והרגליים כשאדם שוכב על גבו.
[bookmark: _Toc440276866]שיעור האגודל לפי הרמב"ם בפיהמ"ש
כתב הרמב"ם בפיהמ"ש (עדיות פ"א מ"ב): "וכבר ביארנו במס' חלה (פ"ב מ"ו) כי שעור החלהצ יודע במדה לא במשקל מחמת שינויי הדברים הנמדדים בכובד ובקלות ואע"פ שהמדה שווה וכו'. וכבר עשיתי אני מדה בתכלית הדיוק שיכולתי, ומצאתי שהרביעית האמורה בכל התורה מחזקת מן היין קרוב לכ"ו דרהם, ומן המים קרוב לכ"ז דרהם וכו' ומצאתי שעור חלה באותה המדה חמש מאות ועשרים דרהם בקירוב מקמח החטים, וכל הדרהמים האלו מצריים. ע"כ. [ומה שרמז למס' חלה, זה לשונו שם: "וכל מדה שיש בתשבורת חללה שעור זה חייבת בחלה. אבל משקל מה שמחזיקה מדה זו הרי הוא משתנה בהשתנות הדבר המדוד, לפי שאין כובד השעורים והחטים שווה, וכן לא כל סוגי הקמח משקלן שווה – אע"פ שהן ממין אחד, ולא השמיעונו עירו חלה בשמקל אלא במדה כמו שאתה רואה. וכל מי שנותן שיעור חלה במשקל – הרי זה טועה וטעותו ברורה מאד, אא"כ רצה לשער בקירוב ובמין מסויים"]. וכתב הרב קאפח שם (הע' 18), 'כל הדרהמים האמורים כאן שהוא הדרהם המצרי והוא הדרהם שרבינו מזכירו בכל מקום בפירוש המשנה ובכתביו הרפואיים הוא הנקרא במקום אחר "קפלה" והוא שש עשרה "קרט" בדיוק, והוא שלשה גרם ושליש בקירוב'. והנה, קי"ל בפסחים (קט.), דרביעית של תורה אצבעים על אצבעים, ברום אצבעים וחצי אצבע וחומש אצבע. וסה"כ נפח 10.8 אצבעות. ואם הרמב"ם מצא שהרביעית של תורה מחזיקה קרוב לכ"ז דרהם מים, והדרהם כ3.3 גרם, נמצא שמשקל רביעית מים הוא בין 86.4 גרם [3.2X27] ל89.1 גרם [3.3X27]. וכיוון שהמשקל הסגולי של המים הוא 1, נמצא שהנפח שווה לכך. והנה, לפי זה יוצא שמדת האגודל שבה חישב הרמב"ם הייתה בין 2 ס"מ בדיוק [] לבין 2.02 ס"מ []. ודבר זה תואם את שיטת הגר"ח נאה, כאמור, כי האגודל גודלו 2 ס"מ, ולפ"ז נמצא שהטפח הוא 8 ס"מ.
הבית יוסף (או"ח סי' תנו) הביא דברי הרמב"ם הנ"ל שלפי חישובו שיעור החלה מקמח חטה מצרית הוא תק"כ דרהם מצריים בקירוב, וחישוב זה עולה רק לפי טפח של 8 ס"מ, כנ"ל.
[bookmark: _Toc440276867]שיעור האגודל לפי הרמב"ם בהל' עירובין
כתב הרמב"ם בפ"א מהל' עירובין (הי"ב): ליטרא האמורה בכל מקום מלא שתי רביעיות, ועוכלא חצי רביעית, ומנה האמור בכל מקום מאה דינר, והדינר שש מעין, והמעה משקל שש עשרה שעורות, והסלע ארבעה דינרין, והרביעית מחזקת מן המים או מן היין משקל שבעה עשר דינרין וחצי דינר בקירוב, נמצאת הליטרא משקל חמשה ושלשים דינר, והעוכלא משקל תשעה דינרין פחות רביע.
הרי ששיער הרמב"ם, כי רביעית מחזיקה משקל של כ17.5 דינרים [החשבון דלקמן הוא של ידידי ר' אהרן כהן שליט"א]. וכתב הרי"ף (ו.) ושיעורה (של הפרוטה) חד ממאה ותשעין ותרין בזוזא דששדנג והוא דינר של ערביים. נמצאת הפרוטה ע"פ השיעור הזה חצי חכה (שעורה) לפי שדינר של ערבים ששה ותשעים חכה עכ"ל. וכן הוא בבה"ג ריש הלכות קידושין (הוצאת מק"נ ח"ב עמ' 191), שהפרוטה אחד ממאה תשעין ותרין בזוזא. ובחלק מכתה"י מופיע 'בזוזא דששדנג' [והעיר ר"ע הילדסהיימר, כי ששדנג פירושו, ששה דנקים. דנק הוא מטבע ערבי אשר משקלו חלק שישי של דינר זהב. א"כ ששה דנקים = דינר זהב אחד]. ולפי דבריהם אותו דינר של ערבים שווה לדינר של תורה שע"פ החשבון בגמרא הנ"ל הפרוטה ג"כ אחד ממאה תשעים ושנים ממנו.
וכתב הרמב"ם בריש הלכות שקלים (פ"א ה"ב) על משנה זו "מנין כסף האמור בתורה באונס ומפתה ובמוציא שם רע והורג עבד הוא כסף הוא שקל הנאמר בכל מקום בתורה ומשקלו שלש מאות ועשרים גרעיני שעורה, וכבר הוסיפו חכמים עליו ועשו משקלו כמשקל המטבע הנקרא סלע בימי בית שני, וכמה הוא משקל הסלע? שלש מאות וארבע ושמנים שעורה בנונית".
כתב הרמב"ם בהלכות ביכורים פ"ו הט"ו גבי שיעור הפרשת חלה "וכמה מכילה מדה זו כמו שלש וארבעים ביצים בנוניות וחומש ביצה. והם משקל ששה ושמנים סלעים ושני שלישי סלע מקמח חיטים שבמצרים, שהם משקל חמש מאות זוז ועשרים זוז מזוזי מצרים בזמן הזה. ומקור הדברים ממה שפירש בפירוש המשניות בעדיות פ"א מ"ב שכתב שעשה מדה בתכלית הדיוק שיכל ומצא שיעור חלה באותה המדה חמש מאות ועשרים דרהם בקירוב מקמח חיטים ע"ש.
והנה לפי דברי הרמב"ם הנ"ל היחס בין סלע לדרהם (והוא הזוז המצרי שבזמן הרמב"ם) הוא 520:86.66 שהוא שווה 6 כלומר שבכל סלע יש ששה דרהם, ואם סלע לפי הרמב"ם  הוא 384 גרעני שעורה אז דרהם הוא 64 [384:6=64] גרעני שעורה. וכן כתב בשו"ת רבי אברהם בן הרמב"ם סימן פב, שמשקל הדרהם הוא 64 גרעני שעורה, וכן עולה מדברי הב"י ביו"ד סי' ש"ה גבי פדיון הבן שעל דברי הטור שכתב שלדעת הגאונים 5 סלעים הוא משקל 1920 גרעני שעורה כתב הב"י שהוא 30 דרהם [1920:30=64].
והנה, כתב הרמב"ם בפ"ק דעדיות מ"ב שעשה מידה בתכלית הדיוק ומצא שרביעית הנזכרת בכל תורה מכילה מן היין קרוב לעשרים וששה דרהם ומן המים קרוב לעשרים ושבעה דרהם וכו' ע"ש.
וכן כתב הרמב"ם בהלכות עירובין פ"א הי"ב "והרבעית מחזקת מן המים או מן היין משקל שבעה עשר דינרים וחצי בקירוב ע"כ. והנה לפי שביארנו שלעיל שהדינר הוא 96 גרעני שעורה והדרהם הוא 64 גרעני שעורה א"כ כל דינר הוא דרהם וחצי וא"כ 17.5 דינרין שווה 26.25 דרהם שהוא בין 26 ל27 דרהם  וזה כוונת הרמב"ם "בקירוב".
גם חישוב זה מתאים לדעה כי אגודל הוא כ-2 ס"מ בקירוב, דעת הגר"ח נאה.
יש עוד הרבה להאריך בעניין האמה, ויש להשיב על טענות המגדילים את האמה, אולם בעז"ה במק"א נכתוב על כך. העולה מכל הנ"ל, כי את מדות הר הבית – כמו כל שאר המדות – נשער באמה בת 48 ס"מ, לא יותר, וכדעת הגר"ח נאה.
[bookmark: _Toc440276868]מהיכן מודדים 'רובו מן הדרום'
כתב הרב סילבצקי שליט"א: "העמדת מקום קה"ק בכיפת הסלע יוצרת גם בעיות הלכתיות ותכנוניות חמורות של מבנה העזרות עם חומות הר הבית. לפי פירוש הרמב"ם למשנה בריש פ"ב ממידות, השטח הפנוי מן העזרות בדרום גדול מן השטח במזרח ושל המזרח גדול מן הצפון והשטח הפנוי בצפון גדול יותר מן המערב. העמדת קה"ק במקום כיפת הסלע מעמידה את העזרות קרובות יותר לצד המזרחי מאשר לצד המערבי דבר הסותר את פשט המשנה לפי הרמב"ם. בשונה ממפרשים אחרים, בעל התוי"ט פירש בדעת הרמב"ם שתיאור יחסי ההר והמקדש אינם מתייחסים אל עזרת נשים ולפי זה אפשר להעמיד את קה"ק במקום כיפת הסלע ועדיין יתקיימו דברי המשנה (נלע"ד לדייק כן גם בדעת רש"י בתמיד כ"ז ע"א ד"ה הר הבית היה וכו' עיי"ש). כיום זכינו לכתב ידו של הרמב"ם בפירוש המשנה ולציורו של הרמב"ם עצמו בביאור משנה זו. מתברר בעליל שהרמב"ם לא פירש כתוי"ט. אם נתבונן בשרטוטו של הרמב"ם ונתעלם מעזרת הנשים כפי הצעת בעל התוי"ט יצא כי במזרח יש שטח פנוי יותר מאשר בדרום, וכל יחסי השרטוט לא יכלכלו את דברי המשנה. שרטוט זה של הרמב"ם שמטרתו להבהיר את דבריו בפירוש המשנה, איננו ממקום אחר, כי אם מן המשנה עצמה הדנה ביחסי הר הבית והמקדש אותה פירש (פ"ב מ"א), ועליה נסובים דברי התוי"ט. על כרחנו סבר הרמב"ם שיחסי המשנה מתייחסים את העזרות כולל עזרת נשים, אחרת כל השרטוט בטעות יסודו. מכאן שלפי הרמב"ם העמדת מקום קוה"ק בכיפת הסלע הינה בלתי אפשרית בהיותה סותרת את פשט המשנה". עכ"ל.
[image: ציור הרמבם] 
שרטוטו של הרמב"ם על המשנה הנמצא כיום. אילו פי' כתוי"ט, היה מזרח הר הבית בשרטוטו פנוי יותר מן הדרום בניגוד לדברי המשנה. רק בצירוף עזרת הנשים לחשבון, השרטוט מדויק ועולה כפירוש המשנה. 
ולענ"ד יש להשיב, דהנה ביד החזקה (פ"ה ה"ו) הרמב"ם כתב בפירוש כי המדידה אינה מעזרת נשים כי אם מהעזרה: "העזרה לא הייתה מכוונת באמצע הר הבית , אלא רחוקה מדרום הר הבית יתר מכל הרוחות, ובינה ובין הצפון יתר ממה שבינה ובין המערב וכו'. ועזרה זו עזרת ישראל ועזרת כהנים היא – שכן בהלכה ז כתב: "ולפני העזרה במזרח היתה עזרת הנשים". ודבריו ביד החזקה עיקר, דדבריו בחיבור הם עיקר, וכמו שכתב הכס"מ בפכ"ב מהל' שבת ה"ה, שכבר מצינו בהרבה מקומות בחיבור שחזר ממ"ש בפירוש המשנה.  
וכ"כ המפרש בתמיד (כז.). וכ"כ בשו"ת הרי"ד (סי' ט), שמן הצפון ומן הדרום עד שערי העזרה היה קרוי הר הבית. וכ"כ בשלטי גבורים לה"ר אברהם הרופא ב"ר דוד משער אריה (הו"ד בס' הר הבית להגר"ש גורן זצ"ל, עמ' רפג). וכ"כ הרע"ב והתויו"ט בריש פ"ב דמדות. ולפי"ז לק"מ דהרמב"ם עצמו ס"ל בפירוש כתוי"ט.
ולכא' תמוה, מה ראו כל רבותינו הנ"ל להכליל את עזרת נשים בכלל הר הבית. ובאמת, התפארת ישראל (יכין, מדות פ"ב אות ג) כתב, כי את המרחקים מודדים מן הסורג ולא מן העזרה. ואשתומם כשעה חדא, ולא ידעתי מה מקורו של הרמב"ם ודעימיה בזה. וברוך ה' שסייע בידי למצוא תלמוד ערוך כדבריו, דבתוספתא סוטה (פ"ז הי"ג) גבי פרשת הקהל גרסינן, במה של עץ היו עושין לו בעזרה ויושב עליה. ר' אליעזר בן יעקב אומ' בהר הבית, שנ' ויקרא בו לפני הרחוב אשר לפני שער המים מן האור ועד מחצית היום וגו'. ומייתינן לה בסוטה (מ.) וביומא (סט:), ואמרינן התם, והיכא איתמר דרב חסדא, אהא דתניא, היכן קורין בו - בעזרה, רבי אליעזר בן יעקב אומר: בהר הבית, שנאמר, ויקרא בו לפני הרחוב אשר לפני שער המים. ואמר רב חסדא - בעזרת נשים, ה"נ בעזרת נשים. ע"כ. ופירש"י (ד"ה בעזרת נשים), היו קורין בו והיא היתה חול כשאר הר הבית שלא נתקדש אלא מן החומה ולפנים ואפילו חלל שער נקנור העולה מעזרת נשים לעזרת ישראל לא נתקדש. ע"כ. הרי תלמוד ערוך שעזרת נשים נקראת "הר הבית". וע"ע בספרי (נשא פיס' א).
התחומים המותרים לדעת הרדב"ז, לפי אמת הגר"ח נאה. באדום: ביהמ"ק לפי ההנחה לחומרא כי אבן השתייה הייתה בקצה המזרחי ביותר של ה'צחרה'. בצהוב: המסלול בו אין כל חשש.









[image: C:\Users\user\Desktop\20150824_151517.jpg]


 (
העזרה
) (
עזרת נשים
) (
החיל
)
2

image3.jpeg
g erasty oy




image4.png
Gaudio tn._agus sperant obiler beno sudet  Jheru tas esse. studet.
Teo urbs Jherusalem non. mudto lanpore durat  Sed. duratiram. pér secuda cincte. figurat.





image5.jpeg
nmipn avhwa NYRY pIp nitn

12 M REY 12 TARD P YR A2 (@M 1YY IMO3 (10N ampab
PRI TY ¢ IR RO o PPYIT AIM 72N DN N3 oM
X3Y 2N DN NOYMIAR N2°0Ra MR 2PY? 13 MPYR /7 vavn nnab

« T1T02 W TAM

1Y pID

& JWM DT 12 12,7 NIRD wRR DY MR DN wan iR AN 0 K
20 A DPR 2R 12 @ WP NORR 2 ¢ WM AR 1
192 77 PO N AP PO 3 [ apwn A i ow N
6 IROWA DY PR RIAW 2T (IR A2 PN ZRAY AT PR3N POpm
1WA, TR CIRW SRR AT D022 1WA AR KW PRRwY P 12 an
(17K DRPWY 0P /717 MWK LSRR M 3T PPN DAY I
TN NATY yEwm aPa InY A 23 1wn XWX T AR POy 1Ay

YR MRS 7Y WHYY DNDY TIWY MI3 AND En 0215Y (3] JP

o (B abom ghom
Soed qpn n (8 wrbe (b [@)

91 RS R ywn 012w o ma Ywna (3]
97 53 T yw T8y KoK ATN ww T3b
LYW yw b33 oaow o» oY nn
W DR 3P 1T DR 12D 172D 1280 Ay
KUK DOV DR PTOM PR AR pIRA
DY 2NN 1Y 273y X vy podbnn
N33 %0V M MAT A

MYI87 DMK 1%I57 DTRA YInw 1 53 (3]
m mabn nwpy Yy Amn 1T b mnnwn
Ay pm e obpra wnmw md Aywaa
WMty Ay e bna yppn o
amRY DWI AMY XM W P by o
MR O A7) W A abyn bow
M 4AM2W R AYYRA NLLY MK X ARL
ANYW RIPI 1377 WAL T3 ANMNE

)

&

anb:

[23
BOUI 4 am ¥D 3 XA wh prm
17 AYYER 33 AEK WM AIM MK 0 Ame

iCh

oW AG S ae eaG oG

R CRR R R IO |

abto ey m @
Yy 90w 13 M3 I FYR N0XA WA
\3pY 13 MR 92 Adka pRy A pasa
37 9 YEERI AMA KD AMYIY WX (K]
DN PV 2T 97 DA PAY PRIBA 77 KIK
TED DIV PRI 12 IV QI TIH ANFA
MBXM ONDXA 1 W MIRA PRIBM MM
AT DR ANy 7o IR WK 29§07 1 0
PIPW DI pMN AMeM PRa DX IR
Y RPY T3 A pIDI ANy mpb AMK

ANME M PRI A28 KN

ey
puisy.

) L Ty

b

oW pary

i
AP

ol
46, UTiA Unis W

DD AR Wnn RIA 3R W e )
Jere Wi
mm
"oy PUYN PR DD PR M3ywe oomS
“y3 WM ONIe peIDI 2 07 DIFES.

© "Ranwn )
2aun N
Y2 mno
1727 1012
3R SR T
MDD WX
ayap e
X AT
121 01020

~  nvavn M

o o 0
apEd 0

- S
% ann o
T % 2

=3 WK




image6.jpeg
a%ee

NC-NURN
0

NC=NCSN

EUE, G uaLL =
843 s1208

S T
ST Sl

|
i

fome

&





image1.png
[ * o> wmpa vovn [T (X2 050 R0 v M Y] il
= 0% htps://drive.google.com/file/d/0BycjzR Niew & A D
nnx nrno O n e | meTn B www.orvishua.net/v. YouTube @ HebrewBooks.org H... ) Goog...-"ow TIoNAN & iGoogle - pmnen @ ovenony @ nrepoox

173770 2030 N1YYY AL Yy 173110 n2wn

MR MITION WID VINI YOR NI 51 TWBN HMIN SV SN 116 ‘DN AMN
*2W0R SMON )1 AMPID DY SV PYA VIO 72 I0N MR MY ANBNI MR YA
o0 v P2 v Tpa "y woD

vTpnn oipn.pdt 1

n >0 omn .doc @) |7 wya sy non...doox )

|| 05122015




image2.png
X N9N NN -YN W MoN@ (X N 1IN - W v R |/ x all.com - Gmail D11 WITM

< www.mapa.co.il/maps [1 | & 'O g

NN e (3 » P @ e - opn T oopo T boazy4 -om1 Wt M T one O B o -0ono nwn 1 wwwkpa.cod @ [ Google  mrspox
i 1111110101 I

son mum> gy o

Down v X100

{lée 9am oesd | B
S T W

VapN s R ¥
8- o
e
2

v won

g (@D

non i O

mnenn O
4 ctsscnerebrewcom
nopom 0
om0 Aprender Hebraico
~anum O em 9 meses Aulas
-
oniren online de Israell
2]

e (@)
P -]
» P —)

g (&

oanenn O
ot ma O
G

oo ()
nong (@
.

g ()

Mapasos
)
wvonves @

T e = | 6] Tl

H Eﬂlﬁsﬂ!e © ) ' [





