בס"ד ובהשתדלות
חג השבועות
נעשה ונשמע או כפה עליהם הר כגיגי?
בפרשת משפטים כתוב שבני ישראל אומרים: 
"...וַיִּקַּח סֵפֶר הַבְּרִית וַיִּקְרָא בְּאָזְנֵי הָעָם וַיֹּאמְרוּ כֹּל אֲשֶׁר דִּבֶּר ד' נַעֲשֶׂה וְנִשְׁמָע."[footnoteRef:1]  [1:  שמות כד, ז.] 

וכתוב שחז"ל שבחו את עם ישראל על שאמרו את זה, כמו שכתוב במסכת שבת[footnoteRef:2]:  [2:  שבת פח, א.] 

"דרש רבי סימאי: בשעה שהקדימו ישראל נעשה לנשמע, באו ששים ריבוא של מלאכי השרת, לכל אחד ואחד מישראל קשרו לו שני כתרים, אחד כנגד נעשה ואחד כנגד נשמע...".
וישנו מאמר אחר של חז"ל שלכאורה נראה קצת סותר:
"מלמד שכפה הקדוש ברוך הוא עליהם את ההר כגיגית, ואמר להם: אם אתם מקבלים התורה – מוטב, ואם לאו – שם תהא קבורתכם."
שואלים בעלי התוספות ומפרשים ורבנים נוספים: 
מדוע היה צורך לכפות את בני ישראל, ו"לאיים" עליהם? הרי בני ישראל כבר אמרו בפירוש "נעשה ונשמע"? 
וכך כותב הרב משה שילת:
"ואז ברגע השיא, אחרי הכנות של ארבעים ותשעה ימים, אחרי שלושת ימי ההגבלה, אחרי היזככות והיטהרות ממושכת, כשאנחנו מלאי כיסופים ותשוקה להתגלות ה' במתן תורה – אז הוא כופה עלינו הר כגיגית ומאיים. מה?!?! איזה חתן שולף אקדח ומצמיד אותו לרקתה של כלתו נרגשת?!"
צריך ברור מה העניין ב"כפייה" הזאת?
ישנם מספר תשובות, בע"ה נסביר את התשובה הרווחת לשאלה זאת:
ראשית כל, עלינו להבין שיש ערך גבוה לכפייה זאת, ושכפייה זאת היא אף מתנה גדולה! מדוע? 
נסביר: עלול היה להיות שבזמן מתן תורה עם ישראל יהיה באש השמחה ובשמחה של מתן תורה, ואכן יקיימו בדבקות ובשמחה ואהבה את דברי התורה. 
אך מתישהו עלול להיעלם החשק, יגיעו זמנים קשים, פתאום אין כוח, אין מצברוח...
ואז אנו עלולים לוותר לעצמנו, "לחפף" קצת בלימוד התורה ובמצוות. 
ולכן הכפייה הינה מתנה כ"כ גדולה! הכפייה באה ללמד אותנו גם בזמנים הקשים, ב"זמנים האפורים"- עלינו לשמור מצוות ולהתחזק! מכיוון שזהו ציווי אלוקי מקיימים אותו גם אם לא תמיד "בא לנו"...
וכפי שמסביר גם הרב יעקב משה חרל"פ[footnoteRef:3]: [3:  מי מרום פורים.] 

"...גילה לנו השי"ת ברוב רחמיו וחסדיו, שבלא התורה, איננו ראויים לחיים כלל ואין לנו עצה אחרת או לקבל התורה או להיקבר חיים תחת ההר. היה זה לנו לתרופה להשקיט ולהרנין מעט את ההתנגחות הרצונית שהיו מתרוצצים בנו מכוחו של עמלק לבלענו חיים...".

[image: C:\Users\User\Desktop\הקבצים שלי\אוסף תמונות גדול\עיטורים\10.gif]
]]
חיבור בין גשמיות לרוחניות
כידוע, חג שבועות הוא "יום מתן תורתנו", ביום זה עם ישראל קיבל את התורה בהר סיני. מעמד זה של קבלת התורה הוא נקודת מפנה של ההיסטוריה האנושית כולה.
כפי שאומר הרב דרוקמן[footnoteRef:4]: [4:  לזמן הזה, חודשים "ניסן, אייר סיוון".] 

"קבלת תורה מהווה מהפיכה עצומה וחידוש מפליג בתפיסת היחס שבין האדם והעולם התחתון לבין הבורא והעולם העליון, כפי שמעיד משה רבינו ביחס למעמד זה: "הַיּוֹם הַזֶּה רָאִינוּ כִּי יְדַבֵּר אֱלֹהִים אֶת הָאָדָם וָחָי"[footnoteRef:5]. [5:  דברים ה, כ.] 

במתן תורה מתברר שאלוקים מדבר אל האדם, בשר ודם. האדם, בעולם הזה, החומרי והעכור, שומע קול אלוקים! ואף מקבל הדרכה אלוקית ישירה. עובדה זו היא הינה בעלת משמעות אדירה, כפי שכותבת התורה שם בהמשך:
"כִּי מִי כָל בָּשָׂר אֲשֶׁר שָׁמַע קוֹל אֱלֹהִים חַיִּים מְדַבֵּר מִתּוֹךְ הָאֵשׁ כָּמֹנוּ וַיֶּחִי?"[footnoteRef:6]. [6:  דברים ה, כג.] 

לא נאמר "כי מי כל רוח" אלא "כי מי כל בשר"! האדם, בשר ודם, שומע קול אלוקים חיים, ישנו חיבור וקשר בין האדם לאלוקיו. קיימת התערבות של העולם הרוחני העליון, בעולם החומרי התחתון. אין נתק בין השמיים וארץ, כי אם חיבור!"
ועוד אומר שם בהמשך הרב דרוקמן שאנו רואים את הפלא הזה גם בברכת "אשר יצר" שכל יהודי מברך בעת יציאתו מהשירותים: "ברוך אתה, רופא כל בשר ומפליא לעשות..." והרמ"א בשו"ע[footnoteRef:7] מבאר את משמעות המילים הללו: [7:  אורח חיים ו, א.] 

"שמפליא לעשות" – במה ששומר רוח האדם בקרבו, וקושר דבר רוחני בדבר גשמי."
החיבור הזה בין הרוח והגוף הגשמי הוא פלא גם אצל האדם הפרטי וגם אצל כלל האומה. וזה מה שהתגלה במתן תורה – דבר ה' נשמע בעולם שלנו, החומרי.
[bookmark: _GoBack]ישנה אימרה מפורסמת של ר' מנחם מנדל מקוצק על הפסוק בתהילים[footnoteRef:8]: "הַשָּׁמַיִם שָׁמַיִם לה' וְהָאָרֶץ נָתַן לִבְנֵי אָדָם" – "הַשָּׁמַיִם" – שמיים לה'. "וְהָאָרֶץ" – נתן לבני אדם לעשות ממנה שמיים".  [8:  תהילים קטו, טז.] 

"עלינו לחיות את ה"שמיים" ב"ארץ", להרים את הארץ לשמיים. הבריאה כולה עוד תתקדש, אך זה אמור להתרחש על ידי עם ישראל."3

[image: C:\Users\User\Desktop\הקבצים שלי\אוסף תמונות גדול\עיטורים\10.gif]
]
תורת חיים
נראה לי שאפשר ללמוד מזה עוד לימוד חשוב:
החיבור בין התורה, הרוח, לבין חיי המעשה הינו הכרחי. וזאת מכיוון שתורת עם ישראל היא איננה ח"ו תורה "תיאורטית". 
אדם שלומד מקצוע כלשהו אין זה מחייב שכל היום הוא יעסוק בו, אבל העיסוק והקשר לתורה הוא הכרחי תמיד.
לדוגמא:
נתאר לעצמנו אדם שלמד הנדסת בניין במשך כמה שנים טובות... וזוהי עבודתו. 
הוא מתחיל כל יום לעבוד בתשע וגומר בחמש, תחומי שעות עבודתו ועיסוקו בתחום ההנדסת בניין מסתכמות בין תשע לשלוש. 
אם הוא צריך להכין חביתה לארוחת ערב או אם הוא רוצה לקנות לעצמו בגדים – אין לו צורך ל"הנדס" את החביתה או את הבגד... וכך גם בכל שאר המקצועות.
לעומת זאת, אדם שלומד תורה, התורה היא נוגעת בכל תחום בחייו! התורה הינה תורת חיים! אנו לא לומדים תורה "תיאורטית", זוהי תורה הנוגעת בכל צעד ובכל שלב בחיינו! 
התורה מלמדת אותנו איך להתלבש, איך לאכול, איך להתנהג, איך לחיות!
ולכן, אדם שלא לומד תורה הוא לא יודע לחיות באופן מלא! 
לא כל אדם חייב לשבת במשך כל חייו וללמוד בכל יום ארבע עשרה שעות, אבל הקשר לתורה הוא הכרחי. (ומכאן החשיבות הגדולה לקביעת עיתים לתורה.)
ללא התורה אין לנו חיים! כפי שהבאנו בהתחלה בשם הרב חרל"פ3:
"שבלא התורה, איננו ראויים לחיים כלל ואין לנו עצה אחרת או לקבל התורה או להיקבר חיים תחת ההר!"
בנוסף, התורה היא תנאי לקיום העולם. ולכן הקשר הוא כ"כ חשוב.
"התורה הינה הכרחית לקיום העולם, כמו שתכלית החרישה והזריעה היא הקצירה – כך תכלית הבריאה היא התורה! העולם נברא כדי שהתורה תתגלה בו!"4


יהי רצון שנזכה לקבל את קדושת החג, ולהמשיך את הקדושה לכל השנה כולה!
חג שמח!
image1.gif




