בס"ד

פרשת ויקרא – דרך ארץ קדמה לתורה 

1. ויקרא פרק א פסוק א
וַיִּקְרָא אֶל מֹשֶׁה וַיְדַבֵּר ה' אֵלָיו מֵאֹהֶל מוֹעֵד לֵאמֹר:

2. ויקרא רבה (וילנא) פרשת ויקרא פרשה א
ויקרא אל משה וידבר ה' מיכן אמרו כל ת"ח שאין בו דעת נבלה טובה הימנו תדע לך שכן צא ולמד ממשה אבי החכמה אבי הנביאים שהוציא ישראל ממצרים ועל ידו נעשו כמה נסים במצרים ונוראות על ים סוף ועלה לשמי מרום והוריד תורה מן השמים ונתעסק במלאכת המשכן ולא נכנס לפני ולפנים עד שקרא לו שנאמר (ויקרא א) ויקרא אל משה

3. משנת רבי אהרן חלק א עמוד קנט 
הנה אנו למדים מכאן שלא זו בלבד שחייבים להקדים דרך ארץ לתורה, אלא שאם יש חסרון בדרך ארץ, כל תורתו אינה נחשבת כלל, ולא רק תורתו  - שהיא ברוח ובנשמה ובשכל – אינה חשובה, אלא כל עצמותו היא כמבוטלת, דאפילו הנפש החיונית, שממנה מעלת החי, אינה חשובה כלל, ונבילה טובה הימנה, 

4. יחי ראובן ויקרא עמוד יז
בעת שנבלה מתחילה להעלות ריח רע, אנשים בורחים ממנה. הם מרגישים את ריחה הרע, ויודעים להתרחק ולהזהר. שלא ינזקו ממנה. אבל מאדם שרכש ידע וחכמה, ועם זאת מדותיו גרועות ואין לו דרך ארץ – לא יודעים להזהר. אין ממנו ריח של נבלה, אין לו צורת 'נבלה'. רואים רק את חכמתו, ולא רואים את הרוע של המידות הרעות, ומשום כך לא מיודעים להזהר ממנו. כך עלולים ללמוד ממנו דברים רעים ולהתקלקל בגללו. אדם איננו "אדם" בלי דרך ארץ. 

5. דעת תורה ויקרא עמוד י 
למדים אנו מזה יסוד וסוד מבהיל, שגם ברבוי רבבן המעלות, ואף בכל גודל דרגתן, עדיין כולם טרם באו בתכליתן, עדיין מציאות בהן להיות כלא היו, אם גבוה מעל גבוה אין קשר ואין גשר, אם על ראשן לא ינתן כתר מלוכה, היא הדעה המושלת בכל אשר לו. 

6. משנה מסכת אבות פרק ג
רבי אלעזר בן עזריה אומר אם אין תורה אין דרך ארץ אם אין דרך ארץ אין תורה

7. שיחות מוסר מאמר צט
והיינו שכשאין לו דרך ארץ, אף אם הוא לומד תורה, אין זה דרך התורה כלל ולא בה בחר ה'!

8. במדבר פרק ג פסוק טו - טז
פְּקֹד אֶת בְּנֵי לֵוִי לְבֵית אֲבֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם כָּל זָכָר מִבֶּן חֹדֶשׁ וָמַעְלָה תִּפְקְדֵם: וַיִּפְקֹד אֹתָם מֹשֶׁה עַל פִּי ה' כַּאֲשֶׁר צֻוָּה:
רש"י 
(טז) על פי ה' - אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא היאך אני נכנס לבתי כלם ולתוך אהליהם לדעת מנין יונקיהם. אמר לו הקדוש ברוך הוא עשה אתה את שלך ואני אעשה את שלי. הלך משה ועמד על פתח האהל והשכינה מקדמת לפניו, ובת קול יוצאת מן האהל ואומרת כך וכך תינוקות יש באהל זה, לכך נאמר על פי ה':

9. שיחות מוסר שם
אעפ"י שנצטווה בפירוש למנות את כל הנפשות, מ"מ שאל את הקב"ה היאך אני נכנס לתוך אהליהם, כי אין זה ממידת דרך ארץ להכנס לאהליהם, ואם כן על כורחך אין כוונת ציוויו של הקב"ה כפשוטו. והתורה מעידה שכיון משה רבינו לרצון ה' ממש כדכתיב: "ויפקוד אותם משה על פי ה' כאשר צוה", כאשר צווה ממש בלי שינוי כלל, ומשום שמידת דרך ארץ מלמדת ומכוונת את הדרך לקיום רצון ה', כי ישרים דרכי ה'

10. תלמוד בבלי מסכת סוכה דף לב עמוד ב
גמרא. תנו רבנן: ענף עץ עבת - שענפיו חופין את עצו. ואי זה הוא - הוי אומר זה הדס. -... ואימא הירדוף! - אמר אביי: דרכיה דרכי נעם וליכא. (והאי מברז בריז את הידים כקוצים, שראשי עליו עשויין חדין כמחט).

11. יחי ראובן ויקרא עמוד כ
לחזו"א היה מנין קבוע בביתו לתפילת מנחה, כל יום בשעה אחת. במניין השתתף גם הסטייפלר, רבי יעקב ישראל קניבסקי זצ"ל, שהיה גיסו של החזו"א. פעם אחת, רבע שעה לפני השעה אחת, קם הסטייפלר ועמד לעזוב. היו שם בדיוק עשרה אנשים יחד עם הסטייפלר. אם הוא ילך, לא יהיה מניין, והחזו"א יאלץ להתפלל ביחידות. אמרו אנשים לסטייפלר: "בבקשה ממך השאר. אתה עשירי למנין! אמר להם: "אני מצטער קבעתי לשעה אחת בדיוק עם האינסטלטור" . ניסו האנשים לשכנע אותו: "ואם קבעת אתו?! שיחכה האינסטלטור רבע  שעה ... הרי פה מדובר בחזו"א!" אמר להם הסטייפלר: "אני לא חושב שמותר לי להתפלל כך, כשהאינסטלטור מחכה לי ומצטער בינתיים". שאלו את החזו"א, ואמר כדברי הסטייפלר: "אסור להשאר כך לתפילה, על חשבון האינסטלטור הממתין לשוא!"

עמלק – חוסר דרך ארץ

12. תלמוד בבלי מסכת מגילה דף טו עמוד ב
ותעמד בחצר בית המלך הפנימית. אמר רבי לוי: כיון שהגיעה לבית הצלמים - נסתלקה הימנה שכינה, אמרה: א-לי א-לי למה עזבתני, שמא אתה דן על שוגג כמזיד ועל אונס כרצון? או שמא על שקראתיו כלב, שנאמר הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי. חזרה וקראתו אריה, שנאמר הושיעני מפי אריה. 

13. דף על הדף מגילה דף טו עמוד ב
המהר"ם שיף (דרושים מאמר י"ט) תמה דאיזה חטא יש במה שקראתו לאחשורוש בשם כלב, עד שנסתלקה ממנה השכינה בשביל זה. וכתב בזה"ל: ונראה לפרש, כי הכלב הוא הבריה הכי פחותה ושפלה מן כל הנבראים ומשולל לגמרי מן הכבוד, ואינו נחשב ממציאות העולם, ומצד שני הרי מלכות פרס הוא אחד מן ארבע מלכיות שהמליך הקדוש ברוך הוא בעולם תחת מלכות ישראל, וע"כ דיש במלכות הזאת חשיבות אף אם המלך מצד עצמו הוא רשע, ונמצא לפ"ז דע"י קריאת מלכות פרס בשם כלב, יש כאן ביטוי של זלזול בכל העולם כולו, לומר כאילו אין העולם נחשב כלל, וזה אינו כבוד שמים, וע"כ נסתלקה שכינה מאסתר כי לא יתכן שתשרה רוה"ק על מי שמחשיב את העולם כ"כ שפל.

14. דברים פרק כה, יז-יח
(יז) זָכוֹר אֵת אֲשֶׁר עָשָׂה לְךָ עֲמָלֵק בַּדֶּרֶךְ בְּצֵאתְכֶם מִמִּצְרָיִם: (יח) אֲשֶׁר קָרְךָ בַּדֶּרֶךְ וַיְזַנֵּב בְּךָ כָּל הַנֶּחֱשָׁלִים אַחֲרֶיךָ וְאַתָּה עָיֵף וְיָגֵעַ וְלֹא יָרֵא אֱלֹקים:
רש"י 
לשון קור וחום, צננך והפשירך מרתיחתך, שהיו כל האומות יראים להלחם בכם ובא זה והתחיל והראה מקום לאחרים. משל לאמבטי רותחת שאין כל בריה יכולה לירד בתוכה, בא בן בליעל אחד קפץ וירד לתוכה. אף על פי שנכוה, הקרה אותה בפני אחרים:

הקרבן בא לתקן את מדרגת האדם

15. ויקרא פרק א פסוק ב
דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם אָדָם כִּי יַקְרִיב מִכֶּם קָרְבָּן לַה' מִן הַבְּהֵמָה מִן הַבָּקָר וּמִן הַצֹּאן תַּקְרִיבוּ אֶת קָרְבַּנְכֶם: 

16. יחי ראובן ויקרא עמוד יד
למה מדגיש הקב"ה, שאדם יקריב? הרי לא מצאנו במצוות אחרות שכתוב: "אדם כי יניח תפילין', 'אדם כי ישמור שבת', 'אדם כי שימור פסח...'. הן ברור שמדובר באדם. מדוע יש הדגשה מיוחדת על "אדם" בענין הקרבן? התשובה היא: יש כאן מפתח להבין את הסוד של שלמות האדם, את הסוד של עבודת ה'.

17.  קהלת פרק ג פסוק יט
כִּי מִקְרֶה בְנֵי הָאָדָם וּמִקְרֶה הַבְּהֵמָה וּמִקְרֶה אֶחָד לָהֶם כְּמוֹת זֶה כֵּן מוֹת זֶה וְרוּחַ אֶחָד לַכֹּל וּמוֹתַר הָאָדָם מִן הַבְּהֵמָה אָיִן כִּי הַכֹּל הָבֶל:

18. והגדת ויקרא עמוד 194
ופרש הגאון ר' חיים מוולז'ין זצ"ל, שמותר האדם מן הבהמה בדבר אחד. שהאדם יכול לומר: "אין", אין לי רשות לעשות כל מה שלבי חפץ ויצרי דוחק. והרמב"ם כתב שעל כך אמר דוד המלך: "אל תהיו כסוס כפרד אין הבין, במתג ורסן עדיו לבלום. דהינו, שלסוס ולפרד אין בלם עצמי, אם מבקשים לבלמם יש להפעיל בלם חיצוני. מתג ורסן. ולאדם ראוי שיהיו בלמים פנימיים. 


19. והגדת ויקרא 67
מסופר שחזן אחד בא לפני רבי ישראל מסלאנט זצ"ל. בבית הכנסת התגלעו חילוקי דעות, אלו אומרים שעל החזן להתחיל מברכות השחר, ואלו טוענים שיגש ב"מזמור שיר חנוכת הבית לדוד". החליטו להביא את הענין להכרעתו, ואשר יאמר יעשו. אמר: אציע פשרה. שיתחילו מ"לעולם יהיה אדם" – ומסבירים שכוונתו, א מענטש זאלסטו זיין. העיקר שתהיה בן אדם.  

20. תלמוד בבלי מסכת יומא דף פו עמוד א
אביי אמר: כדתניא, ואהבת את ה' אלקיך - שיהא שם שמים מתאהב על ידך, שיהא קורא ושונה ומשמש תלמידי חכמים, ויהא משאו ומתנו בנחת עם הבריות, מה הבריות אומרות עליו - אשרי אביו שלמדו תורה, אשרי רבו שלמדו תורה. אוי להם לבריות שלא למדו תורה, פלוני שלמדו תורה - ראו כמה נאים דרכיו, כמה מתוקנים מעשיו, עליו הכתוב אומר ויאמר לי עבדי אתה ישראל אשר בך אתפאר. אבל מי שקורא ושונה ומשמש תלמידי חכמים ואין משאו ומתנו באמונה, ואין דבורו בנחת עם הבריות, מה הבריות אומרות עליו - אוי לו לפלוני שלמד תורה, אוי לו לאביו שלמדו תורה, אוי לו לרבו שלמדו תורה, פלוני שלמד תורה - ראו כמה מקולקלין מעשיו וכמה מכוערין דרכיו! ועליו הכתוב אומר באמר להם עם ה' אלה ומארצו יצאו.


קניית מידת דרך ארץ - להיות מרוכז בחברה ולא בעצמי

21. רמב"ן ויקרא פרק א פסוק ט 
ויותר ראוי לשמוע הטעם שאומרים בהם, כי בעבור שמעשי בני אדם נגמרים במחשבה ובדבור ובמעשה, צוה השם כי כאשר יחטא יביא קרבן, יסמוך ידיו עליו כנגד המעשה, ויתודה בפיו כנגד הדבור, וישרוף באש הקרב והכליות שהם כלי המחשבה והתאוה, והכרעים כנגד ידיו ורגליו של אדם העושים כל מלאכתו, ויזרוק הדם על המזבח כנגד דמו בנפשו, כדי שיחשוב אדם בעשותו כל אלה כי חטא לאלקיו בגופו ובנפשו, וראוי לו שישפך דמו וישרף גופו לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה וכפר הקרבן הזה שיהא דמו תחת דמו, נפש תחת נפש, וראשי אברי הקרבן כנגד ראשי אבריו, והמנות להחיות בהן מורי התורה שיתפללו עליו.

22. ויקרא פרק ב פסוק יא
כָּל הַמִּנְחָה אֲשֶׁר תַּקְרִיבוּ לַה' לֹא תֵעָשֶׂה חָמֵץ כִּי כָל שְׂאֹר וְכָל דְּבַשׁ לֹא תַקְטִירוּ מִמֶּנּוּ אִשֶּׁה לַה':

23. ספר החינוך פרשת ויקרא מצוה קיז
ענייני הקרבן כולם לעורר מחשבת המקריב, ולפי המעשה ההוא יקח דמיונותיו בנפשו, הכל כאשר כתבנו כבר, ועל כן בהרחיק החמץ, שהוא נעשה בשהייה גדולה, מקורבנו, יקח דמיון לקנות מידת הזריזות והקלות והמהירות במעשי השם ברוך הוא, וכמו שאמרו זכרונם לברכה הוי קל כנשר ורץ כצבי וגבור כארי לעשות וכו'. ונתחייב העניין במנחת היחידים יותר ממנחת הציבור לפי שהיאוש והעצלה נמצא ביחיד יותר, כי הרבים יזהירו זה את זה 

24. שפתי חיים מידות ובודת ה' חלק ב עמוד תב
נמצינו למדים עצה טובה להתרחק מהעצלות ולהתחזק בזריזות, והיא להכניס את עצמו למסגרת של הרבים ולקבל עליו עול סדרי הציבור 

25. מנחת חינוך פרשת ויקרא מצוה קיז 
ובענין הרחקת הדבש נאמר אל הילדים רכים כדי לייסרם, שהוא סיבה לדמיון שימעט האדם מלרדוף אחר המאכלים המתוקים לחכו כמנהג הזוללים והסובאים ימשכו לעולם אחר כל מתוק, ולא יתן לבו כי אם אל המאכלים המועילים לגופו וצריכים למחייתו ושומרים בריאות איבריו

26. ספר מסילת ישרים פרק ט
הנה מפסידי הזריזות, הם הם מגדילי העצלה. והגדול שבכולם, הוא בקשת המנוחה הגופנית ושנאת הטורח ואהבת העידונים בתשלום כל תנאיהם. כי הנה אדם כזה, ודאי שתכבד עליו העבודה לפני בוראו כובד גדול.

27. שפתי חיים מידות ועבודת ה' עמוד תג
נמצינו למדים שאהבת העידונים הכוללת בתוכה את הרדיפה אחרי המאכלים המתוקים לחיך, היא הגדולה שבמפסידי הזריזות והגברת העצלות, מפני שהמתאוה לתענוגות עסוקי במילוי תשוקותיו, ואינו רוצה לעמול ולהזדרז למלא את תפקידיו הרוחניים, ומחשבותיו ורצונותיו טרודים ועסוקים תמיד במילוי מאוייו הגשמיים, א"כ שני טעמי איסורי ההקרבה של השאור – חיזוק הזריזות, והדבש – ההתרחקות מרדיפת המותרות והתאוות, מורתם אחת – התרחקות מעצלות וחיזוק הזריזות. 

28. מדרש זוטא - רות (בובר) פרשה ד
ויקח בועז את רות. אמרו אותו הלילה שבא עליה מת. ויתן ה' לה הריון.

29. שפתי חיים שם עמוד תו 
נמצינו למדים דבר פלא, את השכר העצום על הזריזות הגדולה לגמור הכל ביום אחד, שבזכותה זכה לבן שממנו יצאה כל שושלת מלכות דוד עד משיח צדקנו. מאידך, אם היה משתהה אפילו שעה קלה והיה דוחה את היבום למחר, היה מאבד את כל הטוב שהיה מעותד לו, מכאן שהזריז מאד לקיים רצון ה' זוכה לס"ד מרובה ולרווחים גדולים ברוחניות, ואילו המשתהה מעט עלול לאבד טובה הרבה. 

30. אורות הקודש חלק ג סעיף קא היסוד הכללי
האדם צריך להחלץ תמיד ממסגרותיו הפרטיות, הממלאות את כל מהותו, עד שכל רעיונותיו סובבים תמיד רק על דבר גורלו הפרטי, שזהו מוריד את האדם לעומק הקטנות, ואין קץ לייסורים הגשמיים ורוחניים, המסובבים מזה. אבל צריך שתהיה מחשבתו ורצונו, ויסוד רעיונותיו נתונים להכללות, לכללות הכל, לכללות העולם, לאדם, לכללות ישראל, לכל היקום. ומזה תתבסס אצלו גם הפרטיות שלו בצורה הראויה. וכל מה שהתפיסה הכללית היא יותר חזקה אצלו ככה תגדל שמחתו וככה יזכה יותר להארת האור האלוקי.





סיכום

פרשת ויקרא – להיות בן אדם...

1-5 – ספר שמות הסתיים ב"ולא יכול משה לבוא אל אהל מועד" וספר ויקרא פותח בקריאה למשה – "ויקרא אל משה וידבר ה' אליו מאהל מועד לאמור". נשאלת השאלה לשם מה משה מחכה להזמנה? מדוע לא נכנס מעצמו אל האהל? הרי משה ידע שאת הכל הוא עשה על פי הדיבור ולא שינה דבר, ועוד שמשה רבינו כבר עלה להר להוריד את התורה, ארבעים יום שהה במחיצתו של הקב"ה "לחם לא אכלתי ומים לא שתיתי", ואם כן מה ההו"א של משה שהוא לא יורשה להכנס לאהל? במדרש מובאת תשובה – "ולא נכנס לפני ולפנים עד שקרא לו", כלומר מצד מידת דרך ארץ – לא נכנסים למקום מבלי לקבל רשות!! במדרש מובאת אמירה חריפה – "כל תלמיד חכם שאין בו דעת נבלה טובה הימנו!". מדברים אלו אומר ר' אהרן קוטלר שאנו למדים שלא רק שיש חובה להקדים מידת דרך ארץ לתורה, אלא שאם יש חסרון בדרך ארץ, כל תורתו אינה נחשבת כלל וכל עצמותו הרי היא כמבוטלת, שאפילו הנפש החיונית, שממנה מעלת החי, אינה חשובה כלל, ונבילה טובה הימנה. בעל ה'יחי ראובן' מסביר מדוע תלמיד חכם ללא דעת (ללא דרך ארץ) רע מהנבילה.  בעת שנבלה מתחילה להעלות ריח רע, אנשים בורחים ממנה. הם מרגישים את ריחה הרע, ויודעים להתרחק ולהזהר. שלא ינזקו ממנה. אבל מאדם שרכש ידע וחכמה, ועם זאת מידותיו גרועות ואין לו דרך ארץ – לא יודעים להזהר. אין ממנו ריח של נבלה, אין לו צורת 'נבלה'. רואים רק את חכמתו, ולא רואים את הרוע של המידות הרעות, ומשום כך לא יודעים להזהר ממנו. כך עלולים ללמוד ממנו דברים רעים ולהתקלקל בגללו. אדם איננו "אדם" בלי דרך ארץ.
נחזור למשה רבנו, ר' ירוחם לומד יסוד גדול מכך שחז"ל הדגישו את מידת הדרך ארץ במשה. גם אדם שיש בו מעלות רבות, כל זמן לא ינתן על ראשו כתר מלוכה, היא הדעת המושלת, הרי הוא אינו נחשב כלל. 

6-7 – רבי אליעזר בן עזריה אומר – אם אין דרך ארץ אין תורה ואם אין תורה אין דרך ארץ. ומכאן למד ר' חיים שמואלביץ שכאשר לאדם אין דרך ארץ גם אם הוא לומד תורה, אין זו דרך התורה כלל ולא בה בחר ה'. נביא לכך כמה דוגמאות. 

8-9 – ה' מצווה את משה "פקוד את בני לוי לבית אבותם למשפחותם כל זכר מבן חודש ומעלה תפקדם".רש"י מביא מדרש שם מסופר שמשה שואל את הקב"ה, איך הוא יכנס לבתים, הרי יש שם נשים מניקות ואין זה דרך ארץ להכנס בשעה שאשה מניקה. הקב"ה לא דוחה את דבריו של משה, אלא אומר לו "אתה תעשה את שלך ואני אעשה את שלי". משה הולך ועומד בפתח האהל ובת קול אומרת לו: "כך וכך תינוקות יש באהל זה". ר' חיים שמואלביץ לומד, מכך שמשה שואל איך יוכל להכנס לאהל למרות שקיבל ציווי מפורש על כך, שלמשה היה ברור שאין הציווי כפשוטו שהרי לא יתכן שהקב"ה יצווה ציווי שאין בו דרך ארץ, ולכן נזקק לברר מהם גדרי הציווי. 

10 – דוגמא נוספת מוצאים אנו במסכת סוכה. חכמים אומרים שענף עץ עבת הוא ההדס. בגמרא שואלים אולי הכוונה ל"הרדוף", אביי משיב ואומר שאין זה יתכן שההרדוף הוא "ענף עץ עבת", שהרי התורה דרכיה דרכי נעם ומבאר רש"י שעלי ההרדוף חדים ודוקרים את הידיים. כלומר לא יתכן שהתורה תצווה דבר שפוגע באדם. 

11 – בעל ה'יחי ראובן' מביא סיפור שממחיש לנו היטב עד כמה אדם שיש בו דרך ארץ מוצא את הדרך הנכונה לקיים את המצוות מבלי לפגוע במידת דרך ארץ.   לחזו"א היה מנין קבוע בביתו לתפילת מנחה, כל יום בשעה אחת. במניין השתתף גם הסטייפלר, רבי יעקב ישראל קניבסקי זצ"ל, שהיה גיסו של החזו"א. פעם אחת, רבע שעה לפני השעה אחת, קם הסטייפלר ועמד לעזוב. היו שם בדיוק עשרה אנשים יחד עם הסטייפלר. אם הוא ילך, לא יהיה מניין, והחזו"א יאלץ להתפלל ביחידות. אמרו אנשים לסטייפלר: "בבקשה ממך השאר. אתה עשירי למנין! אמר להם: "אני מצטער קבעתי לשעה אחת בדיוק עם האינסטלטור" . ניסו האנשים לשכנע אותו: "ואם קבעת אתו?! שיחכה האינסטלטור רבע  שעה ... הרי פה מדובר בחזו"א!" אמר להם הסטייפלר: "אני לא חושב שמותר לי להתפלל כך, כשהאינסטלטור מחכה לי ומצטער בינתיים". שאלו את החזו"א, ואמר כדברי הסטייפלר: "אסור להשאר כך לתפילה, על חשבון האינסטלטור הממתין לשוא!"

עמלק חוסר דרך ארץ

12-13- מזמור כב בתהלים מיוחס לאסתר המלכה ושם פותחת  אסתר ואומרת "א-לי א-לי למה עזבתני" ובהמשך המזמור אומרת "הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי, הושיעני מפי אריה ...." בגמרא מבואר שאסתר תוהה שמא ה' עזב אותה על כך שכינתה את המלך אחשוורוש "כלב" ומשום כך מיד שינתה את דיבורה וכינתה אותו "אריה". תמה המהר"ם שי"ף, איזה חטא חטאה אסתר בכך שקראה לאחשוורוש כלב? ותירץ שהכלב היא הבריאה הכי שפלה במציאות ומשולל לגמרי מן הכבוד, ומצד שני מלכות פרס היא אחת מארבע מלכויות שהמליך הקב"ה בעולם תחת מלכות ישראל ועל כורחך שיש חשיבות למלכות זו, אף אם המלך מצד עצמו רשע, ונמצא שבכינוי "כלב", אסתר מזלזלת בכל העולם כולו ומשום כך נסתלקה השכינה מאסתר. עד שחזרה בה וקראתו  "אריה". מבהיל לראות עד כמה הקב"ה מקפיד על מידת דרך ארץ אפילו כלפי אומה רשעה. אם יש אומה שעומדת בראש הפירמידה, הרי שהקב"ה המליכה ואם כן לנו אסור לזלזל בה. כמובן שאפשר להיאבק בחוזקה, אך לא מתוך זלזול. 

14 -  כל שנה אנו מביאים נקודה שלילית שיש בעמלק, השנה נראה שבנקודת המפגש הראשונה מול ישראל מגלים עמלק עד כמה אין בהם מידת דרך ארץ. על הנאמר "אשר קרך בדרך" מביא רש"י את דברי חז"ל הידועים "לשון קור וחום, שהיו כל האומות יראים להילחם בכם ובא זה והתחיל והראה מקום לאחרים. משל לאמבטי רותחת שאין כל בריה יכולה לירד בתוכה, בא בן בליעל אחד, קפץ וירד לתוכה. אע"פ שנכוה הקרה אותה בפני אחרים. עם ישראל יוצא ממצרים, מצרים היתה האומה החזקה ביותר בעולם ועם ישראל הצליח לגבור עליה בזכות רחמי שמים גדולים. כל אומות העולם הבינו שאסור להתעסק עם ישראל – "שמעו עמים ירגזון". חוץ מהאומה העמלקית שמזלזלת ומתעלמת מכל מה שמתרחש מסביב וקופצת לאמבטי הרותחת. אם היו באים ישראל ונלחמים בעמלק ועמלק היו מתגוננים אפשר להבין אותם ובטח שאין בכך חוסר דרך ארץ, אך עם ישראל בסה"כ הלך לכיוון ארץ ישראל, הוא כלל לא פזל לכיוון האומה העמלקית, אך הם מתוך חוסר דרך ארץ החליטו "למסור נפשם" כדי להוריד את קרנם של ישראל. 

הקרבן בא לתקן את מדרגת האדם 

15-20 – פרשת ויקרא היא הפתיחה לספר הקרבנות. לאחר שנקרא משה אל האהל, אומרת התורה "...אדם כי יקריב מכם קרבן לה'...". מקשה בעל ה'יחי ראובן' למה במצוות הקרבנות  מדגישה התורה ואומרת "אדם", וכי במצוות שבת נאמר "אדם כי ישמור שבת, אדם כי יניח תפילין" וכדו'? התשובה היא שדרך הקרבנות אנו יכולים להבין את סוד שלמות האדם. שלמה המלך בספר קהלת אומר "ומותר האדם מן הבהמה אין כי הכל הבל". בפשטות שלמה בא לומר שאין כל הבדל בין האדם לבהמה וכפי שאמר בתחילת הפסוק "כי מקרה בני האדם ומקרה הבהמה ומקרה אחד להם, כמות זה כן מות זה". אך ר' חיים מוולז'ין ביאר שמותר האדם מן הבהמה בדבר אחד – שהאדם יכול לומר אין! כלומר, האדם אומר לעצמו: "אין לי רשות לעשות כל מה שלבי חפץ וכל מה שיצרי דוחק. אדם עם חוסר דרך ארץ הוא אדם ללא רסן, אדם שכלל לא מעניין אותו מה קורה סביבו, הוא חדור מטרה לעשות את רצונו מבלי להתבונן האם הוא פוגם במידת דרך ארץ. נביא דוגמא אחת כדי להראות שגם אדם שמקיים מצוות כאשר הוא חדור מטרה מידת דרך ארץ עלולה להיפגע.  מסופר שחזן אחד בא לפני רבי ישראל מסלאנט זצ"ל. בבית הכנסת התגלעו חילוקי דעות, אלו אומרים שעל החזן להתחיל מברכות השחר, ואלו טוענים שיגש ב"מזמור שיר חנוכת הבית לדוד". החליטו להביא את הענין להכרעתו, ואשר יאמר יעשו. אמר: אציע פשרה. שיתחילו מ"לעולם יהיה אדם" – ומסבירים שכוונתו, א מענטש זאלסטו זיין. העיקר שתהיה בן אדם. לפעמים כדי לקיים את ההלכה האדם לא מסתכל ימינה ושמאלה, רומס, פוגע, מזיק ומעליב והכל מתוך מחשבה שהוא צדיק גדול וכל מעשיו לשם שמים. נכון שאדם חייב לשמור על התורה, אבל כדי לשמור על התורה צריך להיות אדם!! להיות אדם אין זה אומר לפגוע בעולם ההלכה, להפך שמירת ההלכה בצורה נכונה מתבררת רק מתוך כך שאדם לא פוגע בזולת ואם הוא פוגע אין זו ההלכה!! כמובן שיש פעמים בהם אדם נפגע שלא בצדק, אלא רק משום שפלוני אלמוני לא חושב כמוהו ולא מתנהל כמוהו. אם יש אדם שמתעצבן מכך שפלוני שומר שבת זו בעיה שלו, אם יש אדם שמתעצבן מכך שפלוני מקפיד על כשרות זו בעיה שלו. מאידך אם יש אדם שמקפיד על כשרות ולכל מקום שהוא מגיע הוא מתחיל לעשות בלגן זה כבר לא דרך ארץ (אלא אם הוא המשגיח ואחריות כשרות המאכלים עליו). 
אם יש אדם שכדי לקום בבוקר לתפילה הוא שם שעון מעורר שמעיר את כל הבית זו בעיה בדרך ארץ. יבואו ויאמרו, אבל אם השעון לא יצלצל חזק לא אתעורר, נענה ונאמר שמי שיש בו דרך ארץ דבר כזה לא יקרה לו, הוא כבר ימצא את הדרך לקום, אבל אפשרות כזו כלל לא באה בחשבון ....
שמעתי על רב גדול מאד  (איני זוכר את שמו) שהקפיד ליטול נטילת ידיים של בוקר ליד המיטה עד שראה שאשתו מתעוררת. ואז סמך על הדעה שכל הבית כד' על ד' אמות והלך ליטול את ידיו בכיור. 
ברור לי שיש שטחים אפורים, שבהם הגבול בין לפגוע שלא בצדק לבין להפגע שלא בצדק מאד דק, אבל הכיוון הכללי מובן מאד. נסיים את החלק הזה בדברי אביי הידועים – "ואהבת את ה' אלוקיך" – שיהיה שם שמים מתאהב על ידך" ובגמרא מבואר שאנשים יסתכלו ויאמרו כמה נאים מעשיו של זה אשרי אביו שלמדו תורה. אדם שיש בו דרך ארץ מקדש שם שמים, משום שזו תורת אמת. אדם חייב לשאוף לכך שהוא יהיה נציג טוב של ריבונו של עולם ונציג טוב זה אדם שיש בו תורה עם דרך ארץ!!  נחזור לשאלה בה פתחנו, מדוע במצוות הקרבנות אומרת התורה "אדם כי יקריב" והתשובה שלפני שאתה בא להקריב  עליך להיות אדם!! כלומר עם דרך ארץ. 

קניית מידת דרך ארץ – להיות מרוכז בחברה

כפי שכבר כתבנו חוסר דרך ארץ נובע מהתעסקות של האדם עם הרצונות שלו ומהתעלמות ממה שקורה ומתרחש סביבו. האדם מפתח אדישות כלפי הסביבה החיצונית ומבלי לשים לב הוא פוגע בנמצאים סביבו. ככל שאדם יהיה יותר כללי ויותר קשוב לסביבה החיצונית כך הוא יפתח רגישות ויקנה את מידת דרך ארץ. 

21-30 – הרמב"ן מבאר שבהקרבת הקרבן האדם צריך לראות עצמו כאלו הוא היה מונח שם וכך היה ראוי לעשות לו מחמת חטאו. לא נכנס לכמה נורא החטא עד שהיינו צריכים למות בעבור מעשינו וכמו שמובא בירושלמי ששאלו לחכמה חוטא מהו עונשו אמרה להם חטאים תרדוף רעה. שאלו לנבואה חוטא מהו עונשו אמרה להן הנפש החוטאת היא תמות ורק כששאלו את הקב"ה חוטא מהו עונשו אמר להן יעשו תשובה ויתכפר לו. ומכאן יש ללמוד עד כמה החטא חמור עד שמצד הדין היה ראוי לאדם למות בעבור חטאו ויש להדגיש שאת הקרבן מביא חוטא בשגגה ולא במזיד, אך כפי שכתבנו אין זה נושא השיעור, מכל מקום כיון שהקרבן בא תחת האדם הרי שמגדרי מצוות הקרבת הקרבן אנו יכולים ללמוד דברים רבים על מהות האדם ודרך התיקון שלו. 
התורה מצווה אותנו "כל המנחה אשר תקריבו לה' לא תעשה חמץ כי כל שאור וכל דבש לא תקטירו ממנו אשה לה'". החינוך, בטעמי המצווה מקדים ואומר  שכל ענייני הקרבן באים לעורר מחשבת המקריב. ולהורות לו את הדרך הנכונה בעבודת ה'. השאור מחמיץ את העיסה וחמץ בא מתוך שהייה גדולה. השהייה היא ביטוי לעצלות ומכך שהתורה מצווה לא לעשות את הקרבן חמץ ולא להביא שאור, על האדם ללמוד שעליו להתרחק מכל מידת העצלות. החינוך ממשיך וכותב שציווי זה הוא דווקא במנחת יחיד, אבל לא במנחת רבים, משום "שהיאוש והעצלה נמצא ביחיד יותר". מדוע העצלות מצויה אצל היחיד יותר מאשר אצל הרבים? החינוך אומר "כי הרבים יזהירו זה את זה". מה משמעות הדברים? ככל שאדם פרטי יותר ועסוק בעצמו הוא נמשך לצרכים הגופניים שלו וכיון שהגוף בטבעו הוא דבר כבד, התוצאה היא שהוא נמשך לעצלות, לעומת זאת כשהאדם משייך עצמו לכלל המחשבה הפרטית מתעדנת ומתוך כך האדם מתעלה ומושל בגופו. וכמו שכותב השפתי חיים שמדברי החינוך אנו למדים עצה טובה להתרחק מהעצלות ולהתחזק בזריזות על ידי שנכניס את עצמנו למסגרת של הרבים ולקבל עלינו עול סדרי צבור. הדבר השני אותו מצווה התורה שלא לתת בקרבן דבש. בטעם הרחקת הדבש אומר החינוך שהדבש הוא ביטוי לתענוגות והתורה באה להורות לנו שעל האדם להתרחק מענייני התענוגות. תענוגות הם צרכי הגוף וגם כאן היסוד הוא אותו יסוד על האדם להתרחק כמה שיותר מההסתכלות הפרטית ולשאוף להסתכלות כללית. עובד ה' אמתי הוא אדם שמה שמניע אותו אלו אינם צרכים הפרטיים אלא צרכים ציבוריים, צרכים הכלליים. המסילת ישרים חורז יחד את עניין העצלות עם התענוגות וכותב:  "הנה מפסידי הזריזות, הם הם מגדילי העצלה. והגדול שבכולם, הוא בקשת המנוחה הגופנית ושנאת הטורח ואהבת העידונים בתשלום כל תנאיהם. כי הנה אדם כזה, ודאי שתכבד עליו העבודה לפני בוראו כובד גדול. ". ומדברי המסילת ישרים כותב הרב פינדלנדר שאהבת התענוגים היא הגדולה שבמפסידי הזריזות והגברת העצלות. אם כן שני טעמי איסורי ההקרבה של השאור – חיזוק הזריזות, והדבש – ההתרחקות מרדיפת המותרות והתאוות, הוראה אחת להם  - התרחקות מעצלות וחיזוק הזריזות. נמצא שהזריזות היא ביטוי ליציאה מפרטיות וכפי שמצאנו אצל בועז שזירז את התהליכים כדי להתחתן עם רות וללא ההזדרזות הזו היה מאבד את הזכות שהמשיח יצא ממנו שהרי במדרש מבואר שבאותו לילה שבא עליה מת. ואומר השפתי חיים שבזכות הזריזות הגדולה לגמור הכל ביום אחד  זכה לבן שממנו יצאה כל שושלת מלכות דוד עד משיח צדקנו. ואם נתבונן במעשה זה של בועז נראה שכל כולו היה מתוך מחשבה על הכלל ולא מתוך מחשבה על עצמו, שהרי הגואל סירב בתוקף להתחתן עם הרות משום היותה גרה ומתוך מחשבה פרטית חשב  שהדבר עלול להצטייר כלפי חוץ לא טוב וחשש ממה יחשבו ומה יגידו, מה שאין כן בועז שכל מחשבותיו ורצונותיו הם להיטיב עם הכלל, כלל לא התעסק במה יחשבו ועשה את אשר מוטל עליו לעשות. 
זהו הלימוד הגדול שאנו למדים בהבאת הקרבן לצאת מהפרטיות ולהיות אנשים כלליים, אנשים שחושבים על הזולת, אנשים שאכפת להם מהסביבה, מתוך הסתכלות זו נקנה את מידת דרך ארץ משום שנהיה יותר רגישים ומודעים  למתרחש סביבנו. נסיים בדבריו הנפלאים של הרב זצ"ל: האדם צריך להחלץ תמיד ממסגרותיו הפרטיות, הממלאות את כל מהותו, עד שכל רעיונותיו סובבים תמיד רק על דבר גורלו הפרטי, שזהו מוריד את האדם לעומק הקטנות, ואין קץ לייסורים הגשמיים ורוחניים, המסובבים מזה. אבל צריך שתהיה מחשבתו ורצונו, ויסוד רעיונותיו נתונים להכללות, לכללות הכל, לכללות העולם, לאדם, לכללות ישראל, לכל היקום. ומזה תתבסס אצלו גם הפרטיות שלו בצורה הראויה. וכל מה שהתפיסה הכללית היא יותר חזקה אצלו ככה תגדל שמחתו וככה יזכה יותר להארת האור האלוקי.

[bookmark: _GoBack]שבת שלום ומבורך!!!

