
1 
 

 
 
 

 

 מֵעוֹלָם טוֹב הוּא בְּודַַאי
 

 דברים לחנוכה
 

 ןפניגשטיי יהודה גזבר
  



2 
 

 

  



3 
 

* 

 וְכִי מָה הוּא אוֹר

 אִם לֹא רֶטֶט קָטָן שֶל קֶשֶר

 )אוּלַי אֲפִלּוּ, הוֹ אֱלֹהִים,

 שֶל קִ רְ בָ ה(

ין כּוֹכָבִים וְגָלַקְסְיוֹת  בֵּ

 רַבוֹתהַמְרֻחָקִים זֶה מִזּוֹ שָנִים 

 מָשָל הָיוּ בְנֵּי אֱנוֹש

 

  



4 
 

  



5 
 

 תוכן העניינים

 3)שיר( |   וכי מה הוא אור

 7מעשה מאורח בעל כנפיים )ניתוח( | 

 27ביום החמישי של חנוכה )שיר( |  

 30נסים קטנים )הרהור( | 

 31לידע שיש עולם )מאמר( | 

 41על 'להאיר את הפתחים' )ביקורת( | 

 47אחים )שיר( | 

 49עדיין היו בחצי הדרך )מאמר( |  

 52מסיבת חנוכה )הרהור( | 

 53לביבות וסופגניות )הרהור( | 

 55שביר )שיר(  | 

  



6 
 

 

  



7 
 

 'מעשה מאורח בעל כנפיים'

 

לכבוד חנוכה אני מבקש לקרוא יחד אתכם סיפור מופלא שסיפר ר' נחמן מברסלב 

הסיפור כולו ולקרוא אותו כחטיבה אחת, רציפה, בחנוכה. אני ממליץ לעבור על 

לפני הפירוק ונסיון ההבנה שיתבצעו בשורות הבאות. אף שהרעיון הבסיסי 

והכתיבה בפועל הם שלי, אני חש בצורך להודות ולתת קרדיט לרב דב זינגר ולד"ר 

 אביעזר כהן, שלימדו אותי קטעים מהסיפור.

 

חַ נִכְנַס לְבַעַל הַבַיִת. וְשָאַל לְבַעַלאַחַר הַדְלָקַת נֵּר חֲנכָֻּה בַלַּיְ  אַיִן -לָה אוֹרֵּ הַבַיִת מֵּ

יתִי רַק מִחְיָתִי מִן הָעוֹלָם. וְשָאַל לוֹ מָה  ין לִי פַרְנָסָה קְבוּעָה בְבֵּ שִיב לוֹ אֵּ פַרְנָסָתְךָ? וְהֵּ

שִיב לוֹ. וְהָיוּמְשִיחִים יַחַד. עַד שֶנִכְנְס ד? וְהֵּ וּ בְתוֹךְ שִיחַת דְבָרִים הַיּוֹצְאִים אַתָה לוֹמֵּ

יזֶה  יךְ מַשִיגִים וּמַגִיעִים לְאֵּ עַ מְאד אֵּ ק וּלְהִתְגַעְגֵּ ב, וְהִתְחִיל הַבַעַל הַבַיִת לְהִשְתוֹקֵּ מִן הַלֵּּ

חַ אֲנִי אֶלְמַד עִמְךָ. וְתָמַהּ הַבַעַל  הַבַיִת וְהִתְחִיל דְבַר מַעֲלָה שֶבִקְדֻשָה. אָמַר לוֹ הָאוֹרֵּ

ר עִמוֹ כְּדֶרֶךְ בְנֵּי אָדָם. אַךְ  ינוֹ בֶן אָדָם כְּלָל. אַךְ חָזַר וְרָאָה שֶהוּא מְדַבֵּ לַחֲשב אוּלַי אֵּ

כֶף לְקָרְאוֹ רַבִי, וְאָמַר לוֹ קדֶם כָּל  ק הָאֱמוּנָה אֶצְלוֹ לְהַאֲמִין בוֹ. וְהִתְחִיל תֵּ כֶף נִתְחַזֵּּ תֵּ

ין צָרִיךְ לוֹמַר שֶאֶפְגם מַמָש אֲנִי מְבַקֵּ  ג בִכְבוֹדְכֶם וְאֵּ יךְ לְהִתְנַהֵּ ש לִלְמד מִכֶּם אֵּ

י כָּרָאוּי, עַל-פִי-עַל-בִכְבוֹדְכֶם חַס וְשָלוֹם רַק אַף ר לְגַמְרֵּ ן בֶן אָדָם קָשֶה לוֹ לְהִזָּהֵּ ן -כֵּ כֵּּ

יךְ לִנְהג בִכְבוֹ  ר אֲנִי רוֹצֶה שֶתְלַמְדוּנִי אֵּ ת אַחֵּ ין לִי פְנַאי, בְעֵּ ת אֵּ שִיב לוֹ כָּעֵּ דְכֶם. וְהֵּ

ךְ מִכָּאן. וְאָמַר לוֹ גַם עַל זֶה אֲנִי צָרִיךְ  ילֵּ ת אֲנִי צָרִיךְ לֵּ אָבוֹא אֶצְלְךָ וַאֲלַמֶדְךָ זאת, וְכָעֵּ

יךְ לִלְמד מִכֶּם כַּמָה אֲנִי צָרִיךְ לְלַוּוֹת אֶתְכֶם, וְאָמַר לוֹ עַד אַחַר הַפֶתַ  ח וְהִתְחִיל לַחֲשב אֵּ

עַ מִי הוּא וְשָאַל לוֹ  א עִמוֹ לְבַדוֹ מִי יוֹדֵּ צֵּ ין הַבְרִיּוֹת וְאִם אֵּ ת אֲנִי עִמוֹ בֵּ א עִמוֹ כִּי כָּעֵּ צֵּ אֵּ

שִיב לוֹ אִם אֲנִי יָכוֹל כָּזאת לִלְמד עִמְךָ. גַם עַתָה  את עִמָכֶם הֵּ וְאָמַר לוֹ יֵּש לִי פַחַד לָצֵּ

כֶף חָטַף אִ  יזֶה דָבָר מִי יִמְחֶה בְיָדִי. וְיָצָא עִמוֹ מִן הַפֶתַח. וַאֲזַי תֵּ ם אֶרְצֶה לַעֲשוֹת לְךָ אֵּ

אוֹתוֹ וְהִתְחִיל לִפְרחַ עִמוֹ, וְהָיָה קַר לוֹ וְלָקַח מַלְבוּש וְנָתַן לוֹ, וְאָמַר לוֹ קַח זֶה הַמַלְבוּש 

יתְךָ וּפָרַח עִמוֹ.וְיִיטַב לְךָ וְיִהְיֶה לְךָ  ב בְבֵּ שֵּ  אֲכִילָה וּשְתִיָּה וְכָל טוּב וְתֵּ



8 
 

  

יתוֹ, אַךְ הִסְתַכֵּּל  יתוֹ. וְלא הָיָה מַאֲמִין בְעַצְמוֹ שֶהוּא בְבֵּ ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּ

ל וְשוֹתֶה כְּדֶרֶךְ ר עִם בְנֵּי אָדָם וְאוֹכֵּ  הָעוֹלָם, בְתוֹךְ כָּךְ חָזַר וְהִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא מְדַבֵּ

ל וְהִנֵּה הוּא  יתוֹ, חָזַר וְהִסְתַכֵּּ ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ חַ כְּבַתְחִלָּה, חָזַר וְהִסְתַכֵּּ וְהִנֵּה הוּא פוֹרֵּ

ין שְנֵּי הָרִים בְ  ג זְמַן רַב. אַחַר כָּךְ הוֹרִיד אוֹתוֹ בֵּ ן הָיָה מִתְנַהֵּ חַ, וְכֵּ גַיְא וּמָצָא שָם פוֹרֵּ

לִים  לִים וּבְתוֹךְ הַכֵּּ פֶר כֵּּ י אוֹתִיּוֹת אז"ח הוּא ד' וְכוּ" וְהָיָה מְצֻיָּר בְהַסֵּ רוּפֵּ פֶר וְהָיוּ בוֹ צֵּ סֵּ

לּוּ  לִים שֶיְּכוֹלִין לַעֲשוֹת עַל יָדָם אֵּ לִים אוֹתִיּוֹת שֶל הַכֵּּ הָיוּ אוֹתִיּוֹת. גַם הָיָה בְתוֹךְ הַכֵּּ

יתוֹ, חָזַר הַכֵּּ  ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ פֶר. בְתוֹךְ כָּךְהִסְתַכֵּּ שֶק מְאד לִלְמד אֶת הַסֵּ לִים וְהָיָה לוֹ חֵּ

יזֶה יִשוּב.  ב עַצְמוֹ לַעֲלוֹת אֶל הָהָר אוּלַי יִמְצָא שָם אֵּ ל וְהִנֵּה הוּא שָם, וְהִתְיַשֵּ וְהִסְתַכֵּּ

ד שָ  ם אִילָן שֶל זָהָב עִם עֲנָפִים שֶל זָהָב וְעַל הָעֲנָפִים תְלוּיִים וּכְשֶבָא אֶל הָהָר רָאָה עוֹמֵּ

לּוּ  לִים שֶעַל יָדָם עוֹשִים אֵּ לִים הָיוּ כֵּּ פֶר, וּבְתוֹךְ הַכֵּּ לִים הַמְצֻיָּרִין בַסֵּ לּוּ הַכֵּּ לִים כְּמוֹ אֵּ כֵּּ

לִים וְלא הָיָה יָ  ץ לִקַח מִשָם הַכֵּּ לִים. וְהָיָה חָפֵּ חֲמַת שֶהָיוּ נִסְבָכִים שָם עַל הַכֵּּ כוֹל, מֵּ

יתוֹ. וְהָיָה לוֹ פְלִיאָה גְדוֹלָה  ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ הָעֲנָפִים שֶהָיוּ בְעַקְמִימִיּוּת. בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּ

ר זאת לִבְנֵּי אָדָם אַ  ץ לְסַפֵּ יךְ מְסַפְרִין מַה זּאת שֶהוּא פַעַם בְכָאן וּפַעַם שָם. וְהָיָה חָפֵּ ךְ אֵּ

ל מִן הַחַלּוֹן וְרָאָה אֶת  ין רָאוּי לְהַאֲמִין. בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּ פְלִיאָה כָּזוֹ לִבְנֵּי אָדָם מַה שֶאֵּ

ין לִי פְנַאי כִּי אֲנִי  ש אוֹתוֹ מְאד שֶיָּבוֹא אֶצְלוֹ, וְאָמַר לוֹ אֵּ חַ הַנַ"ל וְהִתְחִיל לְבַקֵּ הָאוֹרֵּ

ךְ י אֲנִי כָּאן וּמַה זֶּה שֶאַתֶם הוֹלְכִים  הוֹלֵּ ינַי. הֲרֵּ אֶצְלְךָ. אָמַר לוֹ זֶה בְעַצְמוֹ נִפְלָאת בְעֵּ

ךְ עִמִי לְלַוּוֹת אוֹתִי מִן הַפֶתַח אָז לָקַחְתִי מִמְךָ  ילֵּ יתָ לֵּ שִיב לוֹ בְשָעָה שֶנִתְרַצֵּ אֶצְלִי? הֵּ

דֶן הַתַחְתוֹן וְהַנֶפֶש רוּחַ נִשְאַר אֶצְלְךָ. וְעַל הַנְשָמָה וְנָתַתִי לָהּ לְבוּש ן -מִן הַגַן עֵּ כֵּּ

לֶיךָ, וּכְשֶאַתָה  ק מַחֲשַבְתְךָ לְשָם אַתָה שָם וְאַתָה מַמְשִיךְ הֶאָרָה מִמֶנוּ אֵּ כְּשֶאַתָה מְדַבֵּ

יזֶה עוֹלָם אֵּ עַ מֵּ ינִי יוֹדֵּ ר לְכָאן אַתָה כָּאן. וְאֵּ עוֹלָם טוֹב הוּא בְוַדַאי וַעֲדַיִן לא  חוֹזֵּ הוּא, מֵּ

 נִגְמַר וְלא נִסְתַיֵּים:

 ]חיי מוהר"ן, סיפורים חדשים, פ"ה  תקס"ט. א' דַחֲנכָֻּה.[

 

 



9 
 

 ]פתיחה:[

 

 תקס"ט א' דַחֲנכָֻּה. אַחַר הַדְלָקַת נֵּר חֲנכָֻּה בַלַּיְלָה 

 

פור. ככל סיפור, גם הסיפור המשפט הראשון הוא התאריך בו ר' נחמן מספר את הסי

הזה מונח בתוך הֶקְשר: המקום הוא אי שם בערבות אוקראינה. ברסלב, אומן, גלות. 

התאריך הוא א' חנוכה. הזמן המדויק? שאלה טובה. את המשפט 'אַחַר הַדְלָקַת נֵּר 

חֲנכָֻּה בַלַּיְלָה' ניתן לקרוא בשני אופנים:  האחד, כמתאר את הזמן בו נכנס האורח 

וודאי  -אל בעל הבית. השני, כמתאר את הזמן בו ר' נחמן מספר את הסיפור. כוונתי 

שר' נחמן סיפר את הסיפור בחנוכה, אבל האם יכול להיות שזו גם השעה שנכנס 

האורח אל בעל הבית? מה חלק מהסיפור, ומה ההקשר בו הוא מסופר? את השאלה 

 הזאת ננעץ לרגע בצד, ונמשיך.

 

 יאה למסע[]חלק ראשון: הקר

 

חַ נִכְנַס לְבַעַל הַבַיִת. וְשָאַל לְבַעַל ין לִי פַרְנסָָה -אוֹרֵּ שִיב לוֹ אֵּ אַיִן פַרְנסָָתְךָ. וְהֵּ הַבַיִת מֵּ

יתִי רַק מִחְיתִָי מִן הָעוֹלָם.   קְבוּעָה בְבֵּ

 

סתם, מעשה שבכל יום. אדם יושב בביתו, נכנס אורח, מסתכל על הרהיטים, פותח 

ניגש לבעל הבית ושואל אותו: "מניין פרנסתך?". חושב לעצמי: אולי  את המקרר,

השאלה הזאת היא קצת 'לא מנומסת' כי היא מציבה איזשהו ערעור על היסוד. 

בשאלה 'מאיפה אתה חי' מונחת גם השאלה 'למה', וזו כבר חדירה לאינטימיות. 

ני אופנים; מה אבל עוד קודם לכן; אני חושב שגם את השאלה הזאת ניתן לקרוא בש

פירוש המילה 'מניין'? האם היא שואלת, למעשה, 'ממה אתה מתפרנס?', או 'באיזה 

מרחב אתה עובד?'. כלומר, האם היא מכוונת על פעילות הפרנסה, או על מיקום 



10 
 

הפרנסה? בפשטות, לו הייתי נשאל את השאלה הזאת, הייתי מבין אותה בתור 'במה 

בעל הבית מגלה שהוא מבין את השאלה  אתה עובד', אבל התשובה שעונה לו

כאפשרות השניה: אני לא עובד בבית, אני עובד בחוץ. וליתר דיוק: אני לא מחזיק 

 את עצמי, בביתי. בשביל לחיות אני חייב לצאת ולבוא. 

 

וכבר הדברים על השולחן: האורח בא מבחוץ, הוא אינו בן בית ולכן אינו אלא 

ת הבעלות על הבית. מקומו הוא שמו ומהותו גם 'אורח'. בעל הבית מוגדר באמצעו

יחד. החיות שלו באה מבחוץ. פנים מול חוץ, בית מול עולם. הנה, נכנסנו לסיפור. 

 ברוכים הבאים.

 

שִיב לוֹ. וְהָיוּ מְשִיחִים יַחַד.  ד וְהֵּ  וְשָאַל לוֹ מָה אַתָה לוֹמֵּ

ק  עַד שֶנִכְנְסוּ בְתוֹךְ שִיחַת דְבָרִים הַיּוֹצְאִים מִן הַלֵּּב, וְהִתְחִיל הַבַעַל הַבַיִת לְהִשְתוֹקֵּ

יזֶה דְבַ  יךְ מַשִיגִים וּמַגִיעִים לְאֵּ חַ אֲנִי וּלְהִתְגַעְגֵּעַ מְאד אֵּ ר מַעֲלָה שֶבִקְדֻשָה. אָמַר לוֹ הָאוֹרֵּ

ינוֹ בֶן אָדָם כְּלָל. אַךְ חָזַר וְרָאָה  אֶלְמַד עִמְךָ וְתָמַהּ הַבַעַל הַבַיִת וְהִתְחִיל לַחֲשב אוּלַי אֵּ

ר עִמוֹ כְּדֶרֶךְ בְנֵּי אָדָם.   שֶהוּא מְדַבֵּ

 

נסה, לדיון בלימוד. כמו יהודים טובים, הסיפור עובר, במן אגביות שכזו, מדיון בפר

אנחנו עוברים לדבר על הדף היומי. היי. שלום. יהודי? יהודי. מה אתה לומד? אני 

לומד דף יומי. אפשר לפרש את זה בתור חיבור בין הפרנסה והלימוד )שניהם באותו 

מישור( אבל גם במובן של הנגדה: הפרנסה הארצית מול הלימוד האבסטרקטי. בכל 

רה, הם משיחים יחד. באינטימיות. ובאינטימיות הזו הם מחליקים מהדיבור מק

החיצוני, הלימוד ועוברים לדבר בדברים היוצאים מהלב. מעלים בקודש: הפרנסה 

מתגעגעת לדבר  -כמו נפש  -הפכה ללימוד, הלימוד הפך לשיחת נפש, והנפש 

 מעלה שבקדושה. 



11 
 

השתוקקות' ו'געגוע'. איך אפשר אולי נתעכב שניה על המילים היפות האלה, '

לשמוע את הנפש נמסה ונקווית, כמו שלולית, במילה 'השתוקקות', ובמילה 'געגוע' 

לשמוע משהו מחפש, חסר מנוחה, בתוך האותיות. ולחשוב: מה זה געגוע? שהיה 

לך משהו ואבד, שאתה מכיר במשהו ומחפש אחריו. שאתה במקום אחד, ומבקש 

בעל הבית הזה, נמצא במעלה אחת במדרגות הקדושה להיות במקום אחר. וגם 

ומתגעגע לאיזו מעלה אחרת. אולי שהיה בה ונפל, אולי שהכיר ולא ידע שהוא 

מכיר. כך או כך, אין לנו מושג מהו הדבר הזה. ר' נחמן מתאר לנו אותו בתור 'איזה 

דבר מעלה'. משהו, לא חשוב מה, שנמצא במקום אחר. גם הגעגוע אינו ל'דבר 

 מעלה', דווקא, אלא לצורה שבה מגיעים אליו. ה

והאורח, כמו שומע את הכמיהה, אומר לו 'אני אלמד איתך'. יש משהו מאוד מערער 

בצורה שבה אדם אחר שומע את מה שמתרחש אצלינו, בפנים, וגם בעל הבית תמה 

אולי הוא אינו אדם. איך ידע מה אני חושב. אבל אז חזר  -מאוד והתחיל לחשוד 

תכל בו, וראה שהצורה שהוא מדבר איתו היא כדרך שבני אדם. ואם נזדקק והס

לסיפור אחר שסיפר ר' נחמן, אפשר לתאר את המשפט הזה בתור 'אתה יכול לדבר 

כמו בני אדם ועדיין להיות הינדיק'. אין זה משנה מה הוא באמת; כרגע הוא מדבר 

 איתי כמו בני אדם.

 

ק הָאֱמוּנָ כֶף נִתְחַזֵּּ כֶף לְקָרְאוֹ רַבִי, וְאָמַר לוֹ קדֶם כָּל אַךְ תֵּ ה אֶצְלוֹ לְהַאֲמִין בוֹ. וְהִתְחִיל תֵּ

ין צָרִיךְ לוֹמַר שֶאֶפְגם מַמָש בִכְבוֹדְכֶם  ג בִכְבוֹדְכֶם וְאֵּ יךְ לְהִתְנַהֵּ ש לִלְמד מִכֶּם אֵּ אֲנִי מְבַקֵּ

ן בֶן אָדָם קָשֶה -פִי-עַל-חַס וְשָלוֹם רַק אַף י כָּרָאוּי, עַלכֵּ ר לְגַמְרֵּ ן אֲנִי רוֹצֶה -לוֹ לְהִזָּהֵּ כֵּּ

ר אָבוֹא אֶצְלְךָ  ת אַחֵּ ין לִי פְנאַי, בְעֵּ ת אֵּ שִיב לוֹ כָּעֵּ יךְ לִנְהג בִכְבוֹדְכֶם. וְהֵּ שֶתְלַמְדוּנִי אֵּ

ילֵּךְ מִכָּאן. ת אֲנִי צָרִיךְ לֵּ  וַאֲלַמֶדְךָ זאת, וְכָעֵּ

 



12 
 

הוא אינו אדם רגיל. הוא קורא את מחשבותיו של בעל אמנם האורח בן אדם, אבל 

הבית. הוא מציע ללמד את בעל הבית איך משיגים את הגעגועים. כלומר, הוא רב. 

 ובעל הבית חושב: 'רב', באות גדולה. לא כי הוא מלמד, אלא כי זה מה שהוא.

חשבתי פעם שלדבר עם מישהו בשם פרטי )לא להסב את תשומת ליבו, אלא 

יתו ככה( זוהי אחת מהתנועות האינטימיות שאפשר לבצע בשפה. כשאני לשוחח א

אומר, 'ידידיה, אני רוצה להגיד לך משהו' זה שונה לחלוטין מ'אני רוצה להגיד לך 

משהו'. וכל שכן בשפה כתובה; כשאני כותב 'לילה טוב' בצ'אט זה עניין אחד, אבל 

 ין. כשאני כותב 'לילה טוב, נעמה', זה סיפור אחר לחלוט

גם בעל הבית, כמו תלמיד שיעור א' )וגם שיעור י'( בישיבה, נסוג. בישיבות מדברים 

עם הרבנים בגוף שלישי )'הרב אמר'(, והדיסטנס נוצר כמעט מאליו. וגם בעל הבית 

הולך אחורה, קד קידה עמוקה ומשבר את האינטימיות. האורח כבר אינו אורח, 

אל הרב צריך לדעת איך ניגשים אליו בכבוד: מבחינתו, הוא 'רבי'. ולפני שניגשים 

לתהות איך מדברים איתו. והוא  -לדבר איתו בגוף שלישי, או ברבים, ובכלל 

 מסתבך בתוך מילותיו. מסייג אותם, מתנצל.

ברגע הזה, כשנשברת האינטימיות, מתרחק גם האורח. כעת אין לי פנאי, הוא אומר. 

כיל כל כך, מוכן ללמד, וכעת נתרחק. תדבר איתי בזמן אחר. לפני רגעים היה מ

"צריך ללכת", הוא אומר, והרי ברור שהוא אינו 'צריך' בגלל גורם חיצוני שאומר לו 

לילך, אלא בגלל בעל הבית שאינו יכול לקבל דבר. שתופש אותו בתור תדמית, 'רב', 

 ולא בתור מה שהוא באמת.

 

כֶּם כַּמָה אֲנִי צָרִיךְ לְלַוּוֹת אֶתְכֶם, וְאָמַר לוֹ עַד אַחַר וְאָמַר לוֹ גַם עַל זֶה אֲנִי צָרִיךְ לִלְמד מִ  

א עִמוֹ לְבַדוֹ  צֵּ ין הַבְרִיּוֹת וְאִם אֵּ ת אֲנִי עִמוֹ בֵּ א עִמוֹ כִּי כָּעֵּ צֵּ יךְ אֵּ הַפֶתַח וְהִתְחִיל לַחֲשב אֵּ

את עַ מִי הוּא וְשָאַל לוֹ וְאָמַר לוֹ יֵּש לִי פַחַד לָצֵּ שִיב לוֹ אִם אֲנִי יָכוֹל כָּזאת  מִי יוֹדֵּ עִמָכֶם הֵּ

יזֶה דָבָר מִי יִמְחֶה בְידִָי. וְיָצָא עִמוֹ מִן  לִלְמד עִמְךָ. גַם עַתָה אִם אֶרְצֶה לַעֲשוֹת לְךָ אֵּ

 הַפֶתַח. 



13 
 

 

אני צריך ללכת, אומר האורח, אבל בעל הבית מבקש שלא לפספס את שארית 

ל אותו שאלה הלכתית, לכאורה. ואולי נימוסית. על כל ההזדמנות שניתנה לו, ושוא

פנים, כזו שמבוססת על כללים: כמה אני צריך ללוות אתכם? חשבתי על זה 

שמלווים גם רבנים וגם אורחים, כך שלא ברור אם בעל הבית חוזר או לא חוזר על 

טעותו. 'עד אחר הפתח', אומר האורח, ובעל הבית חוזר להסתבך: לצאת מהפתח? 

 א לצאת? ל

 

התיאור של בעל הבית המרגיש מוגן בביתו הזכיר לי, בהתחלה, את טום בומבדיל 

 משר הטבעות. בישיבת המועצה מתאר אותו גנדלף: 

"כיום הוא מסתגר בארץ קטנה שהוא עצמו קבע גבולות לה, לו גם לא 

 ייראו לעיין. מצפה הוא, אולי, לשינוי העתים, אך מתחומו לא יחרוג."

 תחומו זה אין הוא ירא, כמדומה, דבר," אמר ארסטור. "אך בתוך

 

אבל זו טעות. בעל הבית אינו טום. וביתר דיוק, למרות הפיתוי להציג את בעל הבית 

בתור כזה המרגיש בטוח בבית ולכן חושש לצאת, זה לא מה שר' נחמן אומר. 

הות של מי יודע מי הוא. כלומר, הז -כששניהם בבית הם בין הבריות, בחוץ ולבד 

האורח משתנה: בין הבריות הוא משהו אחד, לבד הוא משהו אחר. האורח, כמובן, 

 קצת מאיים, כי לא ברור מי הוא. הוא אורח.

יכול  -והרי כולנו קצת כאלה. בכל מקום אנחנו משהו קצת אחר. וכשאנחנו לבד 

בנוי להיות שאנחנו משהו אחר לגמרי. אולי החשש של בעל הבית לצאת מן הפתח 

על הפחד לאבד את העצמי. אולי הוא תופס את עצמו כמו שהוא תפס את האורח 

בתור מישהו שמשויך למשהו אחר. הוא 'הזה שמלמד אותי'. אני אבא  -כ'רב' 

ליוסי, בעלה של מטילדה, ובעיקר בעלים של בית, וחושש כשיצא ויתנתק מכל 

 גם הוא עצמו יאבד. -אותם קשרים 



14 
 

 

יהיה. "יש לי -שלא-שוטח בפני האורח, הרב, המלאך, מהאת השאלה הזאת הוא 

פחד לצאת עמכם," הוא אומר, אבל האורח מרגיע  אותו. תנוח דעתך, הוא אומר, 

אם אני יכול ללמוד איתך, אני יכול לעשות לך מה שאני רוצה ואיש לא ימחה בידי. 

ובין  ההשוואה הזאת מציקה קצת; למה שיהיה זיהוי בין היכולת ללמוד עם אדם

מה זה אומר,  -היכולת לעשות לאותו אדם משהו רע? או, בצורות קצת שונות 

שהיכולת ללמוד מאפשרת גם את היכולת להזיק? מה זה אומר על הבית? מה זה 

 אומר על החוץ?

 וחושב לעצמי: פחד הוא תמיד מהלא נודע. מה'מה יקרה בעתיד'. מהחושך.

אי אפשר להטיל ספק בהטלת הספק. אולי אפשר לומר שכמו הקוגיטו של דקארט, 

 -כלומר, בעל הבית מאמין שאם הוא ישאר בבית הוא לא ישתנה, והאורח אומר לו 

מהרגע שהסכמת ללמוד, כבר אין לך את האפשרות לא להשתנות. כמו הרגע שבו 

מתעורר יצר הנדודים בליבו של בילבו באגינס. הוא נועל את הדלת, מכין לעצמו 

 -ליבו כבר מתעורר יצר הנדודים. וגם אצלינו, מתעורר הגעגוע פאי תפוחים, אבל ב

וזהו, בעל הבית הפסיד. הוא מכיר בזה, וכך מסתיים החלק הראשון בסיפור שלנו: 

 בעל הבית מסכים, והוא יוצא, דרך הפתח, מן הבית אל החוץ.

 

 ]חלק שני: היציאה, ההלם הראשוני[

 

כֶף חָטַף אוֹתוֹ וְהִתְחִיל  לִפְרחַ עִמוֹ, וְהָיהָ קַר לוֹ וְלָקַח מַלְבוּש וְנָתַן לוֹ, וְאָמַר לוֹ וַאֲזַי תֵּ

יתְךָ וּפָרַח עִמוֹ.  ב בְבֵּ שֵּ  קַח זֶה הַמַלְבוּש וְיִיטַב לְךָ וְיִהְיֶה לְךָ אֲכִילָה וּשְתִיָּה וְכָל טוּב וְתֵּ

 

תחיל לעוף. התנועה הבאה של האורח היא תנועה אלימה למדי: הוא חוטף אותו ומ

 -שבא ללמד, מסתבר  -כמו שעם רעיונות טובים אפשר להמריא, כך גם האורח 

ממריא עם בעל הבית. אבל היציאה המיידית מן הבית מערערת את בעל הבית: קר 



15 
 

לו. לוקח האורח מלבוש, אומר לו שהמלבוש הזה ייטיב לו, יתן לו אכילה ושתיה 

 וכל טוב ותשב בביתך, והמשיך לעוף.

מעתי ממפקחת אחת לספרות ששני המקצועות הכי אלימים הם סיעוד פעם ש

וחינוך. עזבו שניה סיעוד. ללמד כיתה זה לעמוד מול אנשים שלא רוצים להשתנות, 

ולנסות לשנות אותם בכח. יש אנשים שעושים את זה באמצעות צעקות, יש אנשים 

או חיבוק,  ששולטים באמצעות כריזמה, אבל התנועה היא אלימה. אפילו הכלה,

היא תנועה אלימה: בסופו של דבר אין לך לאן לברוח. גם תנועות המרד שלך יוכלו 

 על ידי המורה שניצב מעליך. אתה בהכרח לכוד.

הקור שנמצא מחוץ לבית מעיד, לכאורה, שזה אינו המקום הטבעי לבעל הבית. 

אן, אבל אנשים שמגיעים מצפון אירופה למזרח התיכון חושבים כל הזמן כמה חם כ

תושבי המקום לא חשים שחם, אלא אם כן הנורמה נשברת. כלומר, כאשר אדם 

או  -נמצא ממילא במקומו, המקום נורמלי לו. גם מזג האויר. הקור אומר שהנורמה 

 נשברה. לטוב ולמוטב.  -הביתיות 

מה עושים במקרה כזה? האינסטיקט אומר לחזור הביתה, אבל לבעל הבית אין את 

מו שאמרנו, הוא נחטף. הוא בחוץ שלא מרצונו. אין לו ברירה: החלק האופציה. כ

הקודם התעסק בבעל הבית בתוך ביתו, והסתיים בהכרה של בעל הבית בכך שכבר 

אין לו ברירה. אותו חוסר ברירה היא החטיפה, גם אם בעל הבית רוצה, הוא לא יכול 

 לחזור. הוא בהכרח בחוץ. 

ם מלבוש, לפעמים, הוא בית: כשאדם הולך בגשם על כן מקבל בעל הבית מלבוש. ג

ואין לו גג, הוא שם מעיל על הראש ובכך יוצר לעצמו איזה מרחב מגונן. והאורח 

והרי מקודם לא הוזכר  -המלבוש הזה ייטיב לך. יתן לך אוכל  -אומר מפורשות 

 ותשב בביתך. רגע, מה? יישב בביתו? בסך הכל היה לו קר. -שהוא רעב 

לדבר קצת על המלבוש, שהרי מלבושים הם הצורה שבה אנחנו מציגים  אולי צריך

את עצמינו לעולם: אם אני לובש חליפה, אני אדם מכובד. אם אני לובש מכנסיים 

קצרים, אני קיבוצניק. אם אני לובש כיפה, אני דתי. ככה אנשים סביבי מזהים מי 



16 
 

חוץ? בדיוק זה. הזהות אני. זוכרים את המניע לפחדו של בעל הבית? שאין אנשים ב

מתערערת, המוכר נעלם, ובשביל לתקן את מקבל בעל הבית לבוש. הוא לא חוזר 

הוא  -כמו ההינדיק, שמשחק את עצמו כבנאדם ועדיין נשאר הינדיק  -הביתה, אבל 

 יכול לחזור ולהציג את עצמו כאילו הוא בבית.

 

יתוֹ.  יתוֹ, אַךְ הִסְתַכֵּּל בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ וְלא הָיָה מַאֲמִין בְעַצְמוֹ שֶהוּא בְבֵּ

ר עִם בְנֵּי אָדָם וְאוֹכֵּל וְשוֹתֶה כְּדֶרֶךְ הָעוֹלָם, בְתוֹךְ כָּךְ חָזַר וְהִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה  וְהִנֵּה הוּא מְדַבֵּ

חַ כְּבַתְחִלָּה, חָזַר וְהִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא בְ  חַ, וְכֵּן הוּא פוֹרֵּ יתוֹ, חָזַר וְהִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא פוֹרֵּ בֵּ

ג זְמַן רַב.   הָיהָ מִתְנַהֵּ

 

המלבוש הזה גורר אחריו דבר מוזר מאוד: בעל הבית מסתכל, והוא בבית. מסתכל 

שוב, והוא פורח בחוץ. שוב מסתכל, בית. שוב, חוץ. בית, חוץ, בית, חוץ, וכך זמן 

שהוא מסתכל על עצמו נמצא בביתו. כלומר, תופש את  רב. מה זה אומר? שימו לב

 עצמו בגוף שלישי. הוא 'מדבר עם בני אדם'. הוא 'אוכל ושותה כדרך העולם'. 

תחילה, אותה 'דרך העולם'. רואים בבירור שחוזר כאן המוטיב של הנורמליות; 'כמו 

לא. שבני אדם עושים'. כלומר, כשהאדם בביתו הוא נורמלי, וכשהוא בחוץ הוא 

אזכרתי את הסיפור על ההינדיק כבר פעמיים, והמשפט הזה הוא הסיבה. הזיהוי בין 

הבית והנורמליות מכריח אותנו לתפוש את החוץ כחוסר נורמליות, כמשוגע. את 

התיקון לשיגעון הזה הצגנו קודם בתור המלבוש שהוא מקבל, שמציג אותו לעולם 

ו הוא אדם שגם בחוץ וגם בפנים. כנורמלי אף שלמעשה הוא פורח. ומה שנוצר לנ

 באמת הוא עף, בפועל הוא נראה כאילו הוא בביתו.

אבל למי הוא נראה? מי מתבונן בו? הוא עצמו. החזרה על המילה 'הסתכל' 'חזר 

והסתכל' מצביעה לנו על המבט בתור זה שמכונן את המיקום. אבל )תופים, 

חצוצרות, פאנץ'( המבט הזה הוא מבט רפלקטיבי, מבט מבחוץ. בעל הבית כבר 

מו שהוא בבית, המריא, וכעת הכל תלוי בהסתכלות שלו. ברצותו הוא נראה לעצ



17 
 

אוכל ושותה כדרך העולם, וברצותו הוא נדמה לעצמו פורח כבתחילה. אז מה הוא 

 בעצם? פורח, כמובן. רק נראה בבית.

אפשר לומר שזהו לא רק מבט רפלקטיבי, אלא הרפלקסיה עצמה. כלומר, זה לא 

מבט שמתבונן מבחוץ על תנועה אחרת, אלא מבט שמתבונן מבחוץ על ההתבוננות 

ץ. כפי שההשתוקקות היא אל הדרך, והלימוד הוא כבר הבחוץ, כך המבט הוא מבחו

עצמו הרפלקסיה. זהו ה'בחוץ' האמיתי. זהו לא רק חוץ שיש בו שודדים, ולא חוץ 

שאפשר לנשום בו אויר ולראות בו נוף. הם עפים באויר. אין שם שום קרקע מתחת 

ערער את אותו אני פנימי. לרגליים, ושום מקום מסוים. זהו ריק מוחלט; חוץ שמ

חוץ שהוא אף פעם לא בבית. וכפי שמעיד ר' נחמן: בעל הבית נלכד ברפלקסיה 

 הזאת, לא הצליח לצאת ממנה "וכן היה מתנהג זמן רב".

 

 ]חלק שלישי: הפלא, הסוד[

 

י אוֹתִיּוֹת אז"ח -אַחַר רוּפֵּ פֶר וְהָיוּ בוֹ צֵּ ין שְנֵּי הָרִים בְגַיְא וּמָצָא שָם סֵּ כָּךְ הוֹרִיד אוֹתוֹ בֵּ

פֶר כֵּּלִים וּבְתוֹךְ הַכֵּּלִים הָיוּ אוֹתִיּוֹת. גַם הָיהָ בְתוֹךְ הַכֵּּלִים  הוּא ד' וְכוּ' וְהָיָה מְצֻיָּר בְהַסֵּ

שֶק מְאד לִלְמד אֶת אוֹתִיּוֹת שֶל הַכֵּּלִ  לּוּ הַכֵּּלִים וְהָיָה לוֹ חֵּ ים שֶיְּכוֹלִין לַעֲשוֹת עַל ידָָם אֵּ

פֶר.   הַסֵּ

 

בחלק השלישי נעלם האורח. הוא מוריד את בעל הבית בין שני הרים, בגיא, ונעלם 

לרגע מהסיפור. המיקום, עכשיו, הוא מיקום מאובחן: בעל הבית לא פורח באויר, 

ום מסוים ומוגדר. בין שני הרים. זה לא ריק מוחלט, זה מקום הוא ניצב במק

מאובחן, והוא בחוץ. כעת בעל הבית אבוד אי שם בעולם, הוא מסתכל ימין ושמאל 

  -פלא -איזה-וראו

 הוא מוצא ספר. 

 



18 
 

אני בדיוק לומד עכשיו את 'אלו מציאות', ומנסה להגדיר לעצמי איזו תנועה היא זו, 

יברתי קצת בפני הלומדים, נזכרתי והזכרתי לאחרים את תנועת ה'מציאה'. וכשד

בילבי בת גרב, מלכת הכאוס בתוך הקוסמוס. הילדה שנכנסת לתוך כפר שבדי קטן 

וחורגת מכל הכללים והסדרים ששוררים בו. זו שהולכת ברחוב ומוצאת דוד זקן 

שוכב על הדשא. המציאה היא משהו שנמצא שלא במקומו, שחורג מהסדר, שאומר 

היי, שים לב. זה לא אמור להיות כאן. מישהו איבד, מישהו שכח, מישהו  -ך ל

 הפקיר.

חזרה לסיפור. בעל הבית מוצא ספר. הוא פותח אותו, ומוצא שם צירופי אותיות: 

 "אז"ח הוא ד'" ועוד. את המילים האלה לא אסביר, ורק אצטט:

כו'. אז"ח "על  המובא  בספר  חיי  מוהר"ן / חנוכה תקס"ט אורח נכנס ו

אנ"ש שעניין זה מרומז בתורה ב' )תנינא( שאמרו  הוא ד' עיי"ש. אמרו

בחינת אור ח' ימי  –ח'  רבנו בשנה הנ"ל. והיינו אור"ח זה בחי' או"ר

 א' מרמז על בחי' אור האמת שאמת הוא –חנוכה. אז"ח הו"א ד'. היינו 

ד' חלקי אחד. ז' מרמז על  בחי' ג' שמות: אל, אלקים, ה'. שע"י נשלם 

אות ז' שהוא חיבור של ג' וד'. ח' היינו ח' ימי  הדיבור. וזהו שמרמז

מלכות כמ"ש: נכון כסאך  ח כי א"ז הוא בחי' דיבור של-חנוכה. וגם אז

היינו  מאז, כמבוב"פ. וזהו א'ז'ח' הוא ד' כי העיקר הוא שלימות הדיבור

"פ. )רל"י רבוע הדיבור שבו נכלל ברכה וקדושה היינו לשון הקודש כמבוב

 ]נחל שורק. אות תתקצ"ח:[  שליט"א(.

 

בעיני, אין זה משנה מה כתוב בספר. משנה שיש שם שרשרת של סמלים קבליים. 

משנה שיש בספר ציורים של כלים, ובתוכם אותיות, ואת האותיות של הכלים 

שאפשר לעשות באמצעותם וכולי וכולי. כמן אתנחתא מהסיפור עצמו, מחזיר אותנו 

ן לתמה המרכזית: כמו הציור המפורסם של רנה מרגיט, שצייר מקטרת וכתב ר' נחמ

תחתיה 'זו אינה מקטרת', כך גם הכלים המצוירים אינם הכלים עצמם. והאותיות 



19 
 

מצביעות על הדרך לעשות את אותם כלים וכן הלאה. ממש מסמן שמצביע על 

 מסומן שמצביע על מסומן וכן הלאה. רפלקסיה, כבר אמרנו? יופי.

 

אני מודע לזה שהפרשנות הזו דחוקה במקצת, אבל הקטע הזה בכללו, כמו גם 

לא מובנים לי עד דים בצורה הסיפורית, רק  -על האילן של זהב  -הקטע הבא 

תוך שהוא  -בצורה הסימבולית. אז זה דחוק, ואני מצטער על כך מאוד, אבל הנה 

א אינו במקומו, ומה קורא בספר, הוא מתגעגע. הגעגוע התעורר שוב, והרי הו

 הפלא.

  

ב עַצְמוֹ לַעֲלוֹת  יתוֹ, חָזַר וְהִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא שָם, וְהִתְישֵַּ בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ

יזֶה יִשוּב.   אֶל הָהָר אוּלַי יִמְצָא שָם אֵּ

 

כל והוא אחרי שעולה הגעגוע אנחנו שומעים שוב את אותו המשפט. הוא מסת

בביתו, הוא מסתכל והוא שם. הוא חוזר אל הרפלקסיה, ולא יכול איתה יותר. מה 

עושים? אם ההר לא בא אל מוחמד, מוחמד בא אל ההר. ובעל הבית מתיישב עצמו 

)וסתם, אני מפנה את תשומת לבכם לביטוי היפיפה הזה, 'התיישב עצמו'. מביא את 

והרי הדעה היא העניין. והוא חושב(  דעתו להיות מיושבת, כלומר, לא מעופפת.

 לעלות אל ההר, אולי ימצא שם איזה יישוב.

היישוב הזה כבר הוזכר מקודם, כשחשש בעל הבית לצאת, הוא חושש כי בכאן יש 

אנשים. יש כאן יישוב. ומצלול ה'התיישב עצמו' מול 'איזה יישוב' מהדהד לנו 

יישוב הדעת צריך שילך קצת,  שהדעת מיושבת כשהיא בין אנשים, ביישוב. ובשביל

 יעלה אל ההר. אולי, הוא מהרהר, החוץ יהפך לבית.

 

ד שָם אִילָן שֶל זָהָב עִם עֲנפִָים שֶל זָהָב וְעַל הָעֲנפִָים תְלוּיִים  וּכְשֶבָא אֶל הָהָר רָאָה עוֹמֵּ

פֶר, וּבְתוֹךְ הַכֵּּ  לּוּ הַכֵּּלִים הַמְצֻיָּרִין בַסֵּ לִים כְּמוֹ אֵּ לּוּ כֵּּ לִים שֶעַל ידָָם עוֹשִים אֵּ לִים הָיוּ כֵּּ



20 
 

חֲמַת שֶהָיוּ נִסְבָכִים שָם עַל  לִים וְלא הָיהָ יָכוֹל, מֵּ ץ לִקַח מִשָם הַכֵּּ הַכֵּּלִים. וְהָיהָ חָפֵּ

 הָעֲנפִָים שֶהָיוּ בְעַקְמִימִיּוּת. 

 

אני קורא את זה בפעם המאתיים ומתרגש. אין לי מושג ממה אני מתרגש, אבל אני 

מתרגש. וחושב: הכלים יצאו מהספר. המקטרת הפכה להיות אמיתית, ועדיין אין לו 

מגע איתם כי הם נסבכים על הענפים של זהב. בגיא היה לנו ספר, כאן יש לנו את 

 הדברים עצמם. 

חפץ ליקח משם הכלים". כלומר, למה? מה יש לו  ועוד אני חושב על המשפט "היה

לעשות איתם? איזה כלים הם, בכלל? וחושב על ההדהוד של הלקחת מ'שם'. אולי 

השאלה הגדולה היא לא 'מה לעשות עם הכלים' אלא 'לאן לקחת אותם'. כמו 

הפרנסה, שעיקר השאלה היא לא 'ממה אתה מתפרנס' אלא 'איפה', כך גם כאן. אבל 

הם עצמם, תקועים גם במקום בו הם נמצאים. ודתיה בן דור תאמר: הכלים, ש

 "תקוע? מדוע? הרי אני נטוע".

נטוע, כמו אדם בתוך ביתו. תחת גפנו ותחת תאנתו. ובניגוד לאילן, אדם הוא דבר 

 נידף כל כך.

 

 ]חלק רביעי: השיבה[

 

יתוֹ.  וְהָיָה לוֹ פְלִיאָה גְדוֹלָה מַה זּאת שֶהוּא פַעַם בְכָאן בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ

יךְ מְסַפְרִין פְלִיאָה כָּזוֹ לִבְנֵּי אָדָם מַה  ר זאת לִבְנֵּי אָדָם אַךְ אֵּ ץ לְסַפֵּ וּפַעַם שָם. וְהָיָה חָפֵּ

ין רָאוּי לְהַאֲמִין.  שֶאֵּ

 

 ושוב הוא מסתכל, ושוב הוא בביתו. 

 



21 
 

לא מכל הסיפור. איך זה קורה שפעם הוא כאן ופעם הוא כאן? רק שהפעם הוא מתפ

בפעם הקודמת הוא לא האמין בעצמו שהוא בביתו, הפעם הוא מאמין, ורק מבקש 

 לספר לאחרים. ולא יודע: איך מספרים פליאה כזו לבני אדם?

 

איך מספרים פליאה לבני אדם, בכלל. שהרי על מה אנחנו מתפלאים אם לא על דבר 

שיהיה. שלא ראוי שיהיה. וממה אנחנו מופתעים אם לא משבירת הסדר.  שלא יתכן

ור' נחמן מדייק: מה שאין ראוי להאמין. יש דברים שראוי להאמין בהם, יש דברים 

שלא. אחד הדברים שלא ראוי להאמין בהם הוא אדם שנמצא פעם כאן ופעם כאן. 

יט מה אתה. אם אתה תחל -כמו חתול הצ'ייר אצל אליס; תחליט איפה אתה, ממילא 

רוצה להיות בחברת בני אדם, אתה צריך להיות מוכר, מובן, צפוי. אתה צריך שיהיה 

 לך מלבוש. 

 

 אז אי אפשר לספר. צריך לשתוק.

 

 אבל הדברים עדיין אינם מוסברים; איך זה שהוא פעם בכאן ופעם שם?

 

ש אוֹתוֹ מְאד שֶיָּבוֹא בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּל מִן הַחַלּוֹן וְרָאָה אֶת הָאוֹרֵּ  חַ הַנַ"ל וְהִתְחִיל לְבַקֵּ

י,  ינַי הֲרֵּ ךְ אֶצְלְךָ. אָמַר לוֹ זֶה בְעַצְמוֹ נִפְלָאת בְעֵּ ין לִי פְנַאי כִּי אֲנִי הוֹלֵּ אֶצְלוֹ, וְאָמַר לוֹ אֵּ

 אֲנִי כָּאן וּמַה זֶּה שֶאַתֶם הוֹלְכִים אֶצְלִי. 

 

אנחנו מסתכלים עליו מסתכל מן החלון ואומרים בתוך כך שהוא מסתכל מן החלון, 

לעצמינו: איפה הוא, בעצם? בבית, שהרי הוא מסתכל החוצה, מן החלון. זאת 

אומרת, ה'מסתכל והנה הוא בביתו', קצת בניגוד לאותו רגע שבו הוא עופף באויר 

ובסופו של דבר היה בחוץ, כאן הוא מסתכל ובסופו של דבר הוא בפנים. בבית. 

 סתכל מן החלון ורואה את האורח, שפתאום חזר לסיפור. והוא מ



22 
 

 

 תקשיבו איזה דיאלוג קרוליאני )כלומר, כמו של לואיס קרול( יפה מתנהל ביניהם: 

 "בוא אלי?"

 "אין לי זמן, כי אני בדרך אליך"

 "מה זאת אומרת אתה בדרך אלי, אני כאן!"

 

דעת איך מגיעים עוד דברים שעלו לי: הוא מבקש מאוד, כשם שביקש מאוד ל

לאיזה דבר מעלה שבקדושה. ואולי הבין שהדרך להגיע לדבר המעלה שבקדושה 

הוא להניח לאורח להיות אורח, לא בן בית. לצאת ולבוא. אין לי פנאי, אומר 

האורח, כי אני בדרך. אני חייב להיות בדרך, שאם לא כן אינני אורח אלא בעל בית, 

ב להקבלה שבין 'אין לי פנאי' אצלינו ובין ה'כעת ובעל בית אינו יכול ללמד. שימו ל

אין לי פנאי' בחלק הראשון. בשניהם אין לאורח פנאי כיון שהוא הולך. וצריך 

 ללכת. 

 

אבל התמיהה נותרת בעינה. מילא שאתה הולך, אומר בעל הבית, אבל אני איפה. 

לאן אתה כלומר, השאלה של בעל הבית אינה על האורח. הוא לא שואל 'היי, היי, 

הולך, הרי אני כאן'. אלא מתפלא, כשם שהתפלא מקודם. וכמו שקודם התפלא איך 

י.  הוא גם כאן וגם שם, גם עתה הוא מתפלא איפה הוא. זה בעצמו נפלאת בעיני הרֵּ

 

ילֵּךְ עִמִי לְלַוּוֹת אוֹתִי מִן הַפֶתַח אָז לָקַחְתִי מִמְךָ הַנְשָמָה  יתָ לֵּ שִיב לוֹ בְשָעָה שֶנִתְרַצֵּ הֵּ

דֶן הַתַחְתוֹן וְהַנפֶֶש רוּחַ נִשְאַר אֶצְלְךָ. וְעַל-וְנָתַתִי לָהּ לְבוּש מִן הַגַן ק -עֵּ ן כְּשֶאַתָה מְדַבֵּ כֵּּ

לֶיךָ, וּכְשֶאַתָה חוֹזֵּר לְכָאן אַתָה מַחֲשַבְתְךָ  לְשָם אַתָה שָם וְאַתָה מַמְשִיךְ הֶאָרָה מִמֶנוּ אֵּ

 כָּאן. 

 



23 
 

ובאמת, עונה לו האורח, אתה בשני המקומות גם יחד. הרפלקסיה הזאת, שהוציאה 

אותך בהתחלה, לא מכריחה את היותך בחוץ, אלא מאפשרת לך קיום כפול, בשני 

ם. ברגע שיצאת מהפתח אפשרת לקיום הזה להתרחש. המימד הרוחני מישורי

 -המימדים הנמוכים יותר  -במקום אחד, בחוץ, בגן העדן התחתון. הנפש רוח 

 נמצאים כאן, בבית. ואיפה אתה? כלומר, מי אתה?

 

 אתה הגעגוע. 

 

 אתה בבית, ובין הבריות, אבל בפנים עדיין הינדיק. אתה הלב שלא יכול להגיע אל

המעין. אתה ההליכה. כשאתה מסתכל מבחוץ, אתה בחוץ. כשאתה מסתכל בפנים, 

אתה בפנים. אבל אין אפשרות להגיע לדבר מעלה שבקדושה בלי היציאה הזאת 

ממקום היישוב, מבית, דרך הפתח, ובלי ההתפוררות של העצמי והגיבוש שלו 

ך לשם, מחדש. ועוד הוא אומר: הכל תלוי במבט שלך. כשאתה מדבק מחשבת

מסתכל לשם, אתה שם. וכשאתה כאן אתה כאן. כמו ג'ונתן לווינסטון השחף, 

 -אומר ר' נחמן במקום אחר  -שעובר ממקום למקום בכח המחשבה בלבד, שהרי 

האדם נמצא היכן שמחשבותיו נמצאות. וביתר דיוק: האדם הוא התנועה שלו עצמו, 

חושב שהוא. לא מה  והוא המבט הרפלקטיבי שלו על עצמו, והוא מה שהוא

 שאחרים רוצים שיהיה.

 

במובן הזה, אפשר לומר שבעל הבית יצא למסע, וחזר לביתו כאורח. בהתחלה הוא 

משוייך לביתו, מוגדר באמצעות ביתו, וכעת הוא מוגדר באמצעות עצמו. אולי 

'מעשה מאורח' זו כותרת שלא עוסקת בדמות המשנה, האורח, אלא בפרוטגוניסט: 

 שעתה הוא האורח.  בבעל הבית,

 



24 
 

אולי זה כמו הספויילר של מועדון קרב. אם לא  -אני רוצה להרחיק קצת לכת, ואגיד 

ראיתם, אתם מוזמנים לדלג על הפיסקה. אם ראיתם, אתם בוודאי יודעים שהטויסט 

של הסרט היא שבראד פיט, האורח המפתיע, שובר המוסכמות, הורס הסדר, הוא גם 

ית העייף והמסודר שעובד במשרד מהוקצע. ואולי גם אדוארד נורטון, בעל הב

אצלינו; האורח הוא בעצם בעל הבית. הם אותו אדם. זה אותו סיפור. אבל בניגוד 

למועדון קרב שמספר על חיפוש אחר הממשות, על הרס הרפלקסיה, ר' נחמן מספר 

פה סיפור של התעלות וסיפור של תיקון. ובשביל לחדד את העניין מגיע משפט 

 סיום, שהוא אחד המשפטים הכי יפים שאני מכיר בספרות.ה

 

 ]סיום:[

 

עוֹלָם טוֹב הוּא בְוַדַאי וַעֲדַיִן לא נִגְמַר וְלא נִסְתַיֵּּם יזֶה עוֹלָם הוּא, מֵּ אֵּ עַ מֵּ ינִי יוֹדֵּ  :וְאֵּ

 

תקריאו את המשפט הזה לעצמכם לאט. תגלגלו אותו על הלשון. תטעמו את חוסר 

הוודאות של ר' נחמן כשהוא צץ, פתאום, חזרה בסיפור המסגרת. אומר לתלמידיו: 

מפחיד מאוד, כל העניין הזה. אתה יוצא ולא יודע איך תחזור. גם אני לא יודע. אתם 

בעל הבית. גם אני, לפעמים, איני  חושבים שאני רב? אני רב, אבל לפעמים אני גם

 יודע. 

 

אבל אני מאמין, אומר ר' נחמן. האורח הוא, בוודאי, מעולם טוב. וכמו בעל הבית, 

גם אני מניח לעצמי לעבור דרך הפתח. אני מאמין באורח, אני מוכן להרפתקה. 

להגיד לכם שיש סוף לכל הסיפור? יש. מתישהו. בעתיד. לפעמים אנשים יוצאים 

לקסיה וחוזרים הביתה, לפעמים אנשים נשארים שם זמן הרבה. וגם אנחנו, מהרפ

כאן, כשאני מלמד אתכם סיפור בחנוכה, אנחנו בעיצומו של המסע שעדיין לא נגמר 

 ולא הסתיים.



25 
 

 

 עוד כמה מילים על הסיפור בכללותו, ולמה חנוכה

 

אן. יש לנו יש מבנה מאוד יפה לסיפור הזה, שגם עוזר לנו קצת להבין מה קורה כ

משפט פתיחה ומשפט סיום, ובתווך ארבעה חלקים שיוצרים סיפור מסע מעגלי: 

הקריאה, היציאה, העולם הפלאי, השיבה. כמו שתיאר יפה ג'וזף קמפבל, זוהי סכמת 

מסעו של הגיבור. הוא יוצא מהעולם המוכר שלו, מתמודד עם הקשיים, מגיע 

ר. גם כאן. דרכו של הגיבור היא אבל כגיבו -לעולם פלאי וחוזר לעולם הישן 

ללמוד, להתקדם, לצאת מהשגרה שלו ולהיות לאדם חדש. ועל הדרך ליצור לעצמו 

 זהות עצמית, של גיבור, שעומדת בפני עצמה ואינה תלויה באחרים. 

 

אני רוצה לחזור לשאלה שנעצתי בפתיחה, שתוהה על המשפט 'אחר הדלקת נר 

משוייך? האם הוא שייך לסיפור המסגרת, לאותו ר' חנוכה בלילה'. לאן הסיפור הזה 

נחמן שמסיים את הסיפור בהודאה בחוסר הידיעה שלו, או לבעל הבית שיושב בבית 

בעצם, מה ההבדל? אולי זה בדיוק אותו  -שלו אחרי שהדליק נר חנוכה? ואני חושב 

ורח דבר. ר' נחמן הוא האורח שבא לתלמידים שלו אחר הדלקת נר חנוכה, והוא הא

שבא לעצמו, והסיפור הוא הדברים שבלב. זה המקום שבו סיפור המסגרת מתאחד 

עם הסיפור הפנימי, ומשליך מהאחד על השני. אחדות של תוכן וצורה. סיום לסיפור 

 שהוא אינו סיום לסיפור. הכל שם.

 

 ורק שאלה אחת נותרה: למה חנוכה.

 

ת נר חנוכה. זה לא הניצחון על אולי יש לדייק: זה לא חנוכה. זה נר החנוכה, והדלק

היוונים )אולי גם(, ולא הסופגניות )כנ"ל(, אלא הנר. ואני חושב קצת על נר חנוכה, 

שהוא סמל מובהק. סמל במובן שלית ליה מגרמיה כלום. שאסור להנות מאורו או 



26 
 

מחומו, והוא רק מסמן את הנס. וחשבתי גם שכל החנוכה הזה הוא מקום שמאוד 

הסמלים שלו; בית מול חוץ, אור מול חושך. הכל סמל אחד גדול.  קשה לצאת מרצף

ואולי ר' נחמן לוקח את החנוכה כאיזשהו תיווך בין פנים וחוץ: בעוד סוכות )שהוא 

החג השני שעוסק במרחב( מדבר על המבט פנימה, חנוכה פונה החוצה. את הנר 

פנים והחוץ וגם אנחנו שמים על הפתח, מצביעים על הנס ובכך מתווכים גם בין ה

 בין העולם הממשי ובין העולם הניסי, הפלאי, שבו האל מסדר את העניינים.

 

ובזה בדיוק עוסק הסיפור. ביציאה החוצה שהיא לא יציאה החוצה. באיך פונים אל 

החוץ בלי לאבד את הבית. איך עוברים לשלב אחר מבלי לאבד את הבסיס. וחשבתי 

לסיפור הפנימי, ולא לסיפור המסגרת, הרי  שאם קוראים את נר החנוכה כמשוייך

יש לך כאן  -שאפשר לדמות לעצמינו אורח הולך בעולם ורואה אור נר, שמסמן לו 

מישהו שמוכן לקבל. שיש לו פתח. שיש לו אפשרות. והוא הולך ונכנס ומתחיל 

לעורר את הגעגוע לדבר מעלה שבקדושה, ומוציא אותו ממקומו, ויוצר לו 

את העולם הממשי של בעל הבית לעולם הפלאי של גן העדן  רפלקסיה, ומחבר

 התחתון. 

 

יש מחירים, כמובן. ויש סכנות. ויש אנשים שמציצים לפרד"ס ולא יוצאים ממנו 

בשלום. אבל אם רוצים להתקדם, אין ברירה אלא לצאת. וצריך לדעת: אין לה סוף, 

, אבל כמו אצל ליציאה הזאת. אין סוף להתקדמות. חשבת שחזרת הביתה? חזרת

בילבו באגינס, יצר הנדודים נשתל ובוער בך. יקח מעט זמן, ושוב תצא אל הדרך. 

 כעת, בכל מקום שתלך תהיה אורח, ובכל דרך שתלך בה תהיה בעל הבית.

 

 ובמשפט היפיפה שסיים ר' נחמן את סיפורו, אסיים גם אני:

 

עוֹלָם טוֹב הוּ יזֶה עוֹלָם הוּא, מֵּ אֵּ עַ מֵּ ינִי יוֹדֵּ ם.אֵּ  א בְוַדַאי וַעֲדַיִן לא נִגְמַר וְלא נִסְתַיֵּּ



27 
 

 ביום החמישי של חנוכה

 

ין חֹשֶךְ לַחֹשֶךְ" ק קָצָר שֶל אוֹר בֵּ ם הֶבְזֵּ  "הַחַיִּים שֶלָּנוּ, נוֹנוֹ, הֵּ

 )דָוִיד גְרוֹסְמַן(

 

ךְ   לַמַכֹּלֶתבַיּוֹם הַחֲמִישִי שֶל חֲנכָֻּה אָדָם קָם בַבֹקֶר וְהוֹלֵּ

ר הַבַיְתָה י עַגְבָנִיּוֹת וְחוֹזֵּ  וְקוֹנֶה לֶחֶם וּשְתֵּ

ין הַצַוָּארוֹן וְהַמְעִיל ף עָלָיו גֶשֶם בֵּ  כָּל הַדֶרֶךְ מְטַפְטֵּ

צִי הוּא אָמַר לְאֱלִיזַבֶת )כָּךְ קָרְאוּ לָהּ, בְחַיַּי(  לִפְנֵּי שָנָה וָחֵּ

 שֶהוּא לֹא רוֹצֶה אוֹתָהּ

ב שוּב וְשוּב  אֲבָל כָּל כָּךְ חֹרֶף עַכְשָו שֶהוּא חוֹשֵּ

 

ל עוּגִיּוֹת ב וְשוֹתֶה קָפֶה כִּמְעַט חַם וְאוֹכֵּ ינְתַיִם הוּא בוֹהֶה בַמַחְשֵּ  בֵּ

ן עֲדַיִן כִּמְעַט טְרִיּוֹת  שֶקָנָה לִפְנֵּי שָבוּעַ וְהֵּ

ב בַעֲבוֹ  ךְ לַעֲבוֹדָה הוּא יוֹשֵּ  דָה כָּל הַיּוֹםאָדָם הוֹלֵּ

ר עִם הָדָר שֶיּוֹשֶבֶת בַמִשְרָד מִמוּל וְיֵּש לָהּ שְלוֹשָה יְלָדִים  מְדַבֵּ

בִיאוּ גַם אוֹתָם לַמִשְרָד ם בַחֹפֶש אָז הֵּ  שֶעַכְשָו הֵּ

יפַנְדָה ש צִבְעֵּ ם מִתְפָרְצִים לַחֶדֶר בַשְבִיל לְחַפֵּ  וְכָל רֶגַע הֵּ

י פַנְדָה בַמִשְרָד הַדָפוּק הַזֶּהלָמָה שֶיִּהְ   יוּ צִבְעֵּ

 

 בִשְתַיִם נִכְנֶסֶת נַעֲמָה הַמְנַהֶלֶת לַמִשְרָד וּמְחַלֶּקֶת לְכלָֻּם

 סֻפְגָנִיּוֹת שֶקָנְתָה בְשֶקֶל בַמַאֲפִיָּה בִתְחִלַּת הָרְחוֹב

ר מִדַי מָתוּחַ כְּאִלּוּ  מִישֶהוּ צָעַק עָלֶיהָ  וְיֵּש לָהּ חִיּוּךְ יוֹתֵּ

עַ הַבַיְתָה ש אָדָם נוֹסֵּ ש וּבְשֵּ ם מַמְשִיכִים לַעֲבֹד עַד שֵּ  הֵּ

ף עָלָיו כָּל הַדֶרֶךְ  הַגֶשֶם שוּב מְטַפְטֵּ



28 
 

 

רוֹץ לַמִלְיוֹן ב רוֹאֶה הַמֵּ ב מוּל הַמַחְשֵּ  בַבַיִת הוּא יוֹשֵּ

ם פִיצָה שֶקָנָה בַצֹמֶת בְתוֹ   ר אֲרוּחַת עֶרֶבמְכַרְסֵּ

יקִים עַל אֶדֶן הַחַלּוֹן י בִירָה רֵּ  אַחַר כָּךְ הוּא שָם בַקְבוּקֵּ

יהֶם כַּמָה נֵּרוֹת חֲנכָֻּה  וְשָם עֲלֵּ

 וּמַדְלִיק

ל  וְהוּא שַר לְעַצְמוֹ מָעֹז צֹר יְשוּעָתִי וּמִי יְמַלֵּ

 סְבִיבוֹן סוׁ ב סוֹב סוֹב

 יֶּלֶד הַקָטָן שֶהָיָהוּלְרֶגַע אֶחָד הוּא מַרְגִיש הַ 

 בַגַן לִפְנֵּי הָמוֹן שָנִים הוּא הָיָה נֵּר

 הַסֻפְגָנִיָּה הָיְתָה אַוְרִירִית כָּל כָּךְ

 

רִים צֶל חֲבֵּ ךְ לִמְסִבַת חֲנכָֻּה אֵּ  אָז אַחַר כָּךְ אָדָם הוֹלֵּ

ש אֶת הַחֻלְצָה הַיָּפָה  חַ לִפְנֵּי הוּא לוֹבֵּ  שֶלּוֹ הוּא מִתְקַלֵּּ

 הוּא קוֹנֶה בַקְבוּק יַיִן

 בַמְסִבָה יֵּש הֲמוֹן אֲנָשִים שֶהוּא לֹא מַכִּיר וְכלָֻּם מְדַבְרִים

 הוּא מַכִּיר מַמָש קְצָת אֲנָשִים

 הוּא עָיֵּף כָּל כָּךְ

ר עִם אַף אֶחָד ב שָם בְצַד בְמֶשֶךְ שָעָה בְלִי לְדַבֵּ  וְהוּא יוֹשֵּ

 

ייסְבוּק ל בַפֵּ ר הַבַיְתָה וּמִסְתַכֵּּ י שָעָה הוּא חוֹזֵּ  אַחֲרֵּ

 יֵּש שָם תְמוּנוֹת שֶל חֲנכִֻּיּוֹת וַאֲנָשִים צוֹחֲקִים וְאוֹר חַמִים

ךְ לִישֹן חַ שִנַיִם וּמְכַבֶה אֶת הָאוֹר וְהוֹלֵּ  אָדָם מְצַחְצֵּ

 אֲבָל כָּל כָּךְ חֹרֶף בַחוּץ

םשֶהוּא לֹא מַצְ  רָדֵּ  לִיחַ לְהֵּ



29 
 

 

לָיו לִפְנֵּי שָבוּעַ בַאֲרוּחַת שַבָת  הוּא נִזְכַּר בְמִישֶהִי שֶחִיְּכָה אֵּ

ב שֶאוּלַי  חוֹשֵּ

  



30 
 

 ניסים קטנים

בניגוד לכל שאר החגים, ובניגוד למה שחושבים, משום מה, במערכת החינוך, 
רה משטף החיים, חנוכה אינו חופש. הוא לא שביתה ממלאכה ואין בו דבר. לא עצי

לא איסור מלאכה ולא חובת השתכרות. אפילו, ולמרות הסופגניות והלביבות בשמן, 
אין מצווה לסעודה דשנה, מה שיוצא דופן בחגים היהודים שלנו ומה שאומר שהוא 

 באמת חג מיוחד מאוד.

הסיבה לכך היא שחנוכה אינו 'חג האור' או 'חג האורים', אלא 'חג האור בתוך 
הוא חג של הבדל, של הפרש, של פער. חג שחוגג את זה שיהודים אינם החושך'; 

יוונים, שהקב"ה אינו אליל, שהאור שאינו חושך, שהבית אינו חוץ. וכל ההפרש 
 הזה, כך דומה עלי, הוא הוא הניסים והנפלאות. 

כי מה הוא נס אם לא הרגע שבו אתה מופתע מול העולם שמתנהג אחרת. מה 
אוהדי מכבי, מה הסיכויים ששחקן )דריק שארפ, רכז( יזרוק הסיכויים, צועקים 

, רווק 38לשלשה בשניה האחרונה ובדיוק זה יכנס. מה הסיכויים שאדם )אוהַד, 
, 78נצחי( יצא עם מישהי ופתאום היא תהיה האחת. מה הסיכויים שהוא )מנחם, 
הולך סבא לחמישה( יחלים מהמחלה האיומה הזאת, ופתאום העולם מפתיע אותך, ו

 נגד כל הסיכויים, והנה בא ומתממש לו נס שהוא מעבר לחוקי הטבע.

וכל זה מדגיש שייחודו של הנֵּס הוא ההפתעה. כלומר, שהוא מעל הטבע. ומאורע 
 כזה יכול לקרות רק אם יש טבע ואם המציאות כולה הולכת כדרך הטבע.

שיש לי עבודה וזו, אם כן, הסיבה שאין חופש והחיים נמשכים כסדרם, וזו הסיבה 
לקום אליה מוקדם מדי ולצאת ממנה מאוחר מדי; כדי להגיע ממנה הביתה, לתת 
חיבוק לאשתי, ולשנות קצת מן המציאות: להדליק נר בחלון אל מול כל החושך, 
לאכול לביבה, לשיר לעצמינו קצת שירי ילדים ולהרגיש שיש לי פיסה של נס בתוך 

  כל השגרה הזו.



31 
 

 לידע שיש עולם

1. 

יש רגע כזה שבו אדם אופה עוגיות וחסרה לו תמצית וניל. המכולת עוד פתוחה אז 

הוא הולך לקנות תמצית וניל אצל פנחס ופתאום הוא עומד מול העולם והחשיכה 

גוברת עליו; זיכרון המוות מטיל בו את אותותיו, חוסר התוחלת של החיים, העדר 

באמצע הרחוב ואנשים  המשמעות. הוא מרגיש מטופש לפתע: איך הוא עומד

חולפים בתכליתיות משני צידיו, צועדים לפגישה, ללימודים, לחיות חיים שלמים, 

ורק הוא עומד וחושב על המוות וביד הוא מחזיק שקית עם תמצית וניל ושלשה 

סמית, בדווקא, ועכשיו -תפוחי עץ. לפני דקה התעקש שהוא צריך תפוחי עץ גרנד

 אינו יודע מה לעשות בהם.

 ומר יודע: רצה להכין עוגת תפוחים. איזה דבר מטופש הוא עוגת תפוחים.כל

 

 למה לי כל זה, הוא שואל את עצמו.

 

2. 

וזה קורה הרבה במוצאי שבתות. ביחד עם כיבוי נר ההבדלה דועך, פתאום, איזה 

משהו בנפש. חסידים הראשונים אמרו שזה הרגע בו מסתלקת הנשמה היתירה, ולכן 

חסידים האחרונים )שקראו להם דביר ואלישע והיו באמת( לשבת בחדר האוכל נהגו 

הגדול, הריק, ולאכול סעודת מלווה מלכה בשירה ובריקודים ובצוותא ולהאחז 

האחד בשני בציפרניים. להאחז עם כל הלב והקישקע )שנותר מהצ'ולנט של שבת( 

בכל הכח אל מול  ושאריות היין והחולצה המלוכלכת. לנסות ולהחזיק אדם באדם

 היאוש שפשה בהם.

 כי איך אפשר, באמת איך אפשר.

 



32 
 

אחרונים נוהגים לצאת במוצאי שבתות לדייטים, להרגיש -יותר-)והרי חסידים העוד

 איך לבד אחד מבקש להפיג לבד אחר, אולי מעט מן האור ידחה הרבה מן החושך(.

 

3. 

מד מול העולם וראה: איך ( ע-גם האדם הראשון )שקראו לו אדם, והיה הראשון שֶ 

הוא הולך ומתקצר. איך הלילה הולך ומתארך, איך החשיכה גוברת על העולם. 

משתלטת, כמו שלולית דיו שהולכת ופושטת זרועות של שחור על פני כל הקיום. 

כמו ה'ריק' וה'לא כלום' וה'חידלון' ב'סיפור שאינו נגמר' )הספר הנפלא של מיכאל 

מד על הצוק וצפה: הולך העולם וחוזר לתוהו ובוהו, אנדה(, גם אדם הראשון ע

 והבהלה פשתה בו קרביים ונֶפש.

 

 הגמרא מספרת על זה במסכת עבודה זרה )דף ח', עמוד א'(:

 

"תנו רבנן: לפי שראה אדם הראשון יום שמתמעט והולך, אמר: אוי לי, 

שמא בשביל שסרחתי עולם חשוך בעדי וחוזר לתוהו ובוהו, וזו היא מיתה 

שנקנסה עלי מן השמים, עמד וישב ח' ימים בתענית ובתפילה, כיון שראה 

תקופת טבת וראה יום שמאריך והולך, אמר: מנהגו של עולם הוא, הלך 

 ועשה שמונה ימים טובים, לשנה האחרת עשאן לאלו ולאלו ימים טובים."

4. 

 הסיפור הזה הוא סיפור כל כך יפה.

גותו של העולם. כמו אדם שאומר לעצמו כי אדם הראשון מאשים את עצמו בהתנה

'בגללי לא יורד גשם', והרי העולם גדול הרבה יותר ורחב ידיים הרבה יותר, והגשם 

ל רק בגללך, ובכל זאת; אני אחראי לעולם הזה. בשבילי  לא יורד רק בגללך ולא חדֵּ

 נברא העולם.

 



33 
 

אה, אומר והסיפור הזה יפה כל כך בגלל המשפט הקטן 'מנהגו של עולם הוא'. 

לעצמו אדם הראשון; זה בסדר, הכל בשליטה. לפעמים היום מתקצר, לפעמים היום 

 מאריך. זה בכלל לא קשור אלי. ומיד הולך ועושה שמונה ימים טובים, ונפשו נחה.

 

5. 

]והרי מתעוררות שאלות מרבצן: איך אפשר לראות מנהג בפעם הראשונה. מנהג 

שהתקבע. איך אדם הראשון יודע שזה מנהג הוא דבר שחוזר על עצמו עד כדי 

העולם עוד בפעם הראשונה? ואולי זה בגלל שאתה, אדם הראשון, ישבת בתענית 

ובתפילה שמונה ימים? כלומר, אם אתה תולה בעצמך את ההתמעטות, למה שלא 

תתלה בעצמך את ההארכה? ומה העניין בשנה האחרת, לעשות בה ששה עשר ימים 

 של התמעטות, שמונה ימים של התרחבות?טובים. שמונה ימים 

 

 ובכל זאת; 'מנהגו של עולם הוא'. והלב שוקט, והימים טובים.[

 

6. 

והסיפור הזה יפה כי יש לו עוד גרסה, כמה שורות למטה בגמרא, ובו מסופר על 

היום שבו חטא אדם הראשון. האגדה מספרת שזה היה אותו יום: נברא ומיד חטא, 

שזה חלק  –אדם הראשון  –ופתאום בא הלילה. והוא חשב  וקיבל עונש מאלוהים,

מהעונש. שהעולם מחשיך עליו. ישב ובכה כל הלילה, ורק כשהפציע האור בבוקר 

 הבין שזו דרכו של עולם.

 

ובכל פעם שאני קורא את הסיפור הזה אני חושב: איזה דבר פלא הוא לחשוב שיש 

 רק אור בעולם.

 

7. 



34 
 

מחדש. הוא אמנם מסומן היטב בלוח השנה שתלוי חנוכה מפתיע אותי בכל פעם 

מעל שולחן העבודה שלי, אבל העמידה מולו שונה לגמרי מהשורה הקטנה 

שאומרת 'א' חנוכה'. כי פתאום בא חנוכה בין ימי השגרה ויש לי קצת חופש 

והעולם נפתח ומתרווח קצת. מסיבות ומשפחה ולביבות והדלקת נרות. ואמרו לי 

נון היה הראשון שחיבר בין האגדתא הזאת, על אדם הראשון,  פעם שהרב יואל בן

לחנוכה. שאמר שזה אותו החג. שפעם היה חג אמצע החורף, החג שהימים 

מתארכים ממנו חזרה, ואחר כך הפך להיות חג המכבים והגבורות והחנוכיות. בין 

בגלל  אם זה נכון היסטורית ובין אם לא, החיבור הזה מוצא חן בעיני מאוד. ולא רק

שחנוכה הוא חג האורים, והנר הקטן שבא לגרש את החושך, וכולי וכולי, אלא בגלל 

 הניסים והנפלאות.

 

בכלל אני אוהב ניסים ונפלאות. כי מה הוא נס אם לא הרגע שבו אתה מופתע מול 

העולם שמתנהג אחרת. מה הסיכויים, צועקים אוהדי מכבי, מה הסיכויים ששחקן 

רוק לשלשה בשניה האחרונה ובדיוק זה יכנס. מה הסיכויים )דריק שארפ, רכז( יז

, רווק נצחי( יצא עם מישהי ופתאום היא תהיה האחת. מה 38שאדם )אוהַד, 

, סבא לחמישה( יחלים מהמחלה האיומה הזאת, ופתאום 78הסיכויים שהוא )מנחם, 

העולם מפתיע אותך, והולך נגד כל הסיכויים, והנה בא ומתממש לו נס. מעבר 

 לחוקי הטבע.

 

8. 

וזה עניין משמח מאוד, עניין הנס, וחוקי הטבע. אריאל הירשפלד כתב פעם שהוא 

היה ילד קטן בגן, והייתה מסיבת חנוכה, ועל התקרה היה תלוי סביבון גדול מלא 

סופגניות. והוא, אריאל, הילד הקטן, רצה מאוד את הסופגניות אבל לא יכל, כי 

ופתאום לקראת סוף המסיבה ירד הסביבון מן  הסביבון היה תלוי על התקרה.

השמיים ונגלה שהוא מלא סופגניות. ואיזה נס גדול היה שם. כי מה הוא נס אם לא 



35 
 

הרגע שבו אדם רוצה מאוד משהו ולא יכול להשיג אותו, ופתאום העולם רוכן אליו 

 ונענה לו.

 

ם לא קיימים אני חושב שהדבר הגדול יותר שצריך לזכור ביחס לחוקי הטבע, זה שה

במציאות. כמו אדם הראשון שעומד ורואה איך יום אחר יום האור מצטמצם והולך, 

ואומר: ככה זה ימשיך עד החושך הגדול, עד שיהיה רק חושך, שלא יהיה אור בכלל 

איזו  –במציאות. כאילו יש חוק במציאות שבכל יום יש קצת פחות אור. ופתאום 

ולכים ומתארכים חזרה. וכל חוקי הטבע האלה הקלה, אין באמת חוק כזה, הימים ה

אינם אלא דרכים שעוזרים לנו להבין את המציאות. וזה דבר משמח מאוד, להבין 

 הם תודעתיים. –כחוקים  –את המציאות, אבל ההבנה היא אצלינו והחוקים 

 

אולי הנס הוא הרגע שבו אתה יוצא מתוך עצמך. הרגע בו אתה מבין שיש עולם 

שלך, והוא לא בהכרח נענה לתפישות המוקדמות שלך אליו. שהוא מחוץ לתודעה 

יכול להפתיע. שהוא יכול להיות משהו אחר לגמרי. הרגע בו אדם הולך בעולם 

ומבין שהוא לא הכל. שלא הכל תלוי בו, ולא הכל כפוף אליו. וגם שמאחורי הפנים 

ועולם פנימי שנגלו אליו יש אדם אמיתי, ממשי, עם מחשבות משלו ורצונות משלו 

 —כמוס 

 

9. 

אני חושב על זה הרבה בקשר לתפילה. אדם רציונלי, מעשי, מה יש לו להתפלל. הרי 

תפילה לא באמת עובדת ולא באמת משפיעה. הרבה מקרים ראינו שאנשים לא 

התפללו ועלתה בידם, ולהפך. וביסודי אמרו לנו שתפילות לא הולכות ריקם, ובטח 

לקרות לא קרה, ואיזה נס, אבל הרי אנחנו אנשים  משהו חמור יותר שהיה אמור

 בוגרים ויודעים שאי אפשר להגיד דבר כזה, בטח לא להוכיח.

 



36 
 

פעם אחת הלכתי בשביל ישראל עם חילונים מלפני ומצדדי ופתאום שקעה השמש 

וביקשתי סליחה ועצרתי להתפלל מנחה. ואלה שדיברתי איתם המתינו לי בצד. 

אלו למה זה אנוכי. כלומר, מתפלל. והרי אני אדם ואחרי שסיימתי להתפלל ש

רציונלי וכו'. ואיזו הבנה שהייתה לי עד אז פתאום קיבלה מילים וממשות. אני לא 

מתפלל כדי שמשהו יקרה, אמרתי, ואני לא חושב שאלוהים זקוק לתפילות שלי 

 ולשבחים שלי, ובכלל אינני בטוח אם אלוהים יֶשנוֹ.

 

אמרתי, כדי לצאת מתוך עצמי; לזכור שאני אינני הכל. שיש דברים אני מתפלל, כך 

שאינם תלויים בי, שיש עולם בחוץ. לזכור שהבריאות שלי לא תלויה רק בי, 

לֶה,  –והחכמה שלי, והגשם והשופטים והעתיד המתוקן  בוודאי שיש לי צד בכל אֵּ

ם. כאילו אבל הם לא באמת תלויים בי. ואני מנסה לזכור שאני לא מרכז העול

החשיבה המדעית והמודרניות כלאו אותנו בתוך עצמינו, הטילו עלינו את כל 

האחריות, וגרמו לשכוח שאנחנו לא יכולים הכל. וזה מה שאני רוצה: לזכור שאני, 

 בסך הכל, עוד אדם בעולם מבין הרבה אנשים אחרים. לא פחות, אבל גם לא יותר.

 

10. 

אשון. אפשר להבין את האגדה הזאת בתור וזה מחזיר אותי לסיפור על אדם הר

סיפור על כוחה של תשובה. על היכולת לתקן. מנהגו של עולם, אומר אדם הראשון, 

הוא שיש חטא, ויש תשובה, ויש תיקון. ואחרי חטא עץ הדעת, הגילוי שיש תשובה 

משמח כל כך את האדם הראשון עד שהוא עושה מזה ימים טובים. והסיפור הזה 

, באדם ובאחריותו. אבל אפשר להבין את האגדה הזאת בתור הכרה עוסק, באמת

בזה שהאדם הוא לא הכל בעולם. 'מנהגו של עולם הוא' אומר אדם הראשון. 

כלומר: זה סך הכל מנהגו של עולם. משהו שחוזר על עצמו. איזושהי תפישה 

 תודעתית. ותו לא.

 



37 
 

ו. כשאדם תופש את וגם אותו חידלון שפתחתי בו, יש שתי דרכים להסתכל עלי

גם העולם כולו יאבד. וכשאדם תופש  –עצמו בתור מלוא העולם, הרי שאם יאבד 

את עצמו כחלק ממשהו, ושיש עוד דברים בעולם, ושהפגישה בינו ובין המדוייטת 

גם האמונה שדבר כזה יקרה  –שלו יכולה גם להפיל מחיצות ולהפגיש פנים ופנים 

להיות מופתע מן העולם, גם העולם נכון פתאום מקבלת ממנו. כשאדם מוכן 

 להפתיע אותו חזרה.

 

11. 

ומכל זה אני חושב על חנוכה שהוא הציר שבין הבית ובין החוץ, בין ה'אני כלוא 

בפנים' ובין ה'להדליק נר שיראה מן החוץ', כלומר להתייחס אליו. והרי אסור 

כה הוא לפרסם את להדליק נר בשבילי, בשביל האדם שבפנים. כל העניין בנר החנו

 הנס בשביל האדם שבחוץ. שמישהו אחר יראה.

 

אני חושב לא מעט איך 'חמלה' ו'נכמר' הן מילים דומות. אולי, אפילו, חמלה היא 

הרגש ונכמר הוא הפועל. וחשבתי איך שתיהן מתארות את הרגע שבו הלב מתכווץ 

ה שהיא תנועה נע החוצה. ואיזה פלא זה, תנועה פנימ –ובו בזמן  –פנימה, אבל 

החוצה. שזה ההבדל בין החמלה ובין הרחמים. כי רחמים זה כמו לכסות את האחר 

בשמיכה מגוננת, אבל העמדה היא עמדת החזק מול החלש. ובחמלה אין היררכיה, 

 כולנו באותה סירה, ורק תומכים אחד בשני בדרך אל החוף.

 

העולם פגום, שיש אולי לכן החמלה באה אחרי היאוש. אחרי ההסכמה הברורה ש

תהום שרוחשת במעמקים ומים שמתגעגעים ביסודות. אחרי החושך שהולך וגובר 

והחידלון שפושה בעולם. לדעת שאם השבר הוא בִבדידות קיומית, התיקון הוא 

 ביחס אל האדם האחר.

 



38 
 

 וכתבתי על זה:

 

12. 

 

* 

ינֶנוּ פְנֵּי   הַדְבָרִים,צָדַק מִי שֶאָמַר שֶאֲנַחְנוּ אֵּ

ר כֶף יִתְקָרֵּ ה שֶעַתָה הוּא חַם וְתֵּ פֶל תֵּ  סֵּ

ינֶנוּ פָנֵּינוּ ש עַל הַזְּגוּגִית וַאֲנַחְנוּ אֵּ ינוֹ נוֹקֵּ  הוּא אֵּ

ל שָפָם, מִשְקָפַיִם  הַמִשְתַקְפוֹת בוֹ )נְחִירַיִם, צֵּ

י הַמְעִיל הַחוּם ינֶנוּ שוּלֵּ דִים(, אֲנַחְנוּ אֵּ  מְכוּסוֹת אֵּ

י הָעוּגִיָּה שֶעַל הַשֻלְחָן רוּרֵּ ינֶנוּ פֵּ  הַתָלוּי עַל גַב הַדֶלֶת וְאֵּ

 וְלֹא נְשִימַת הַמִקְטֶרֶת וְלֹא הַיָּד הַמְגַשֶשֶת

ז בוֹ. אָחֵּ  בָאֲוִיר הַסָמִיךְ אַחַר דָבָר לְהֵּ

ינֶנוּ הַמִלִּים בָהֶם אֲנַחְנוּ מְבַקְשִים  אֲפִלּוּ אֵּ

 חֶשְבוֹן אוֹ הֲבָנָה אוֹ הִתְנַצְלוּת אוֹ אָהֲבָה

ן זֶה כָּךְ. ל וְלַחְשֹב שֶאָכֵּ  אַף שֶנִתַן בְקַלּוּת לְהִתְבַלְבֵּ

 

לֶּה מוּל הַפֶלֶא שֶרָאִינוּ בַחֲנוּת הַמַכֹּלֶת;  מָה כָּל אֵּ

לָה הַגְדוֹלָה ר אֶת הַשְאֵּ ל אָדָם אַחֵּ  אָדָם שוֹאֵּ

יךְ אַתָ   ה מַרְגִיש הַבֹקֶר'.'אֵּ

 

14. 

והדברים מצטרפים לדברים נאים שכתב אלחנן ניר באיזה מאמר על חנוכה 

)שפורסם באתר של שיח(. הוא מדבר על השפיות והשיגעון ביחס לסיפורי ר' נחמן 



39 
 

על התבואה המשוגעת ובן המלך שחשב שהוא הינדיק, שני סיפורים שעוסקים 

 ות, ומשם ממשיך ומסכם:ביחס בין הפנימיות והחיצוני

 

"חנוכה, בדברי ימי העם הזה, הוא החג שנתפר תמיד על התפר שבין שפיות 

לשיגעון. מחד גיסא אין בו מרצינות הימים הנוראים, אך מאידך גיסא גם אין בו 

משיגעון המערכות הכללי, השמור לפורים. יש בו שחוק ומשחק, וסיבובי חיים 

יבון. כך למשל מתבטא רבי נתן: "וזה בחינת מלאי רצינות ושעשוע מסביב לסב

השחוק, שהיו נוהגים גם הקדמונים הצדיקים לשחוק בחנוכה במיני שחוק של 

 היתר".

 

ואם להוסיף את אותו שחוק עָדִין, לעובדה ששבוע החנוכה משתפל ונוהר לו דרך 

קבע בין פרשות השבוע העוסקות בחלומות ובמלחמות החלומות, חלום סולם האב 

ום כוכבי הרקיע של הבן, הרי שייווצר לנו מרקם חג של שחוק וחלום, ריאליה וחל

ופנטזיה, ושיגעון. ומהו חלום, אם לא שיגעון מן הזן המודע; אם לא מוכנות ללכת 

 על פנטזיה, גם כשהיא נראית למתבונן מן החוץ כבדיה גמורה?"

  



40 
 

 

  



41 
 

 על 'להאיר את הפתחים' )הרב שג"ר לחנוכה(

 ביקורת

 

בסיפורו "מעשה מאורח" מתאר ר' נחמן את היהודי היושב בביתו לאחר הדלקת נר 

חנוכה ופתאום בא אליו אותו "אורח בעל כנפיים". לאחר שהם משוחחים מעט 

רוצה היהודי לעשות את האורח רבי, אבל האורח מבקש לילך. בעל הבית מלווה 

איתו באוויר. ואז,  אותו עד אחר הפתח ופתאום חוטף האורח את בעל הבית ופורח

יתוֹ  ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ ל וְהִנֵּה … מספר ר' נחמן, "בְתוֹךְ כָּךְ הִסְתַכֵּּ בְתוֹךְ כָּךְ חָזַר וְהִסְתַכֵּּ

חַ,  ל וְהִנֵּה הוּא פוֹרֵּ יתוֹ, חָזַר וְהִסְתַכֵּּ ל וְהִנֵּה הוּא בְבֵּ חַ כְּבַתְחִלָּה, חָזַר וְהִסְתַכֵּּ הוּא פוֹרֵּ

ן הָ  ג זְמַן רַב". לו הייתי נדרש לתרגם את התנועה שעושה בעל הבית, וְכֵּ יָה מִתְנַהֵּ

אולי אפשר היה להגדיר אותה כרפלקסיה. בעל הבית נמצא בחוץ, אבל הוא מביט 

על עצמו שבפנים ועל מעשי היום יום שלו: "והנה הוא מדבר עם בני אדם ואוכל 

הקיום ובין להתבונן עליו  ושתוה כדרך העולם". על הציר הזה, בין לחיות את

 .מבחוץ, נע גם הספר החדש מכתביו ודרשותיו של הרב שג"ר

 

הרב שג"ר ביקש להתוות דרך דתית אמונית בעולם הפוסט־מודרני. אף שלא הוציא 

ספרים רבים בחייו, לאחר פטירתו הוקם ועד שעוסק בעריכת הטיוטות והשיחות 

ינו, "להאיר את הפתחים", מצטרף שהותיר אחריו ובהוצאתן לאור. גם הספר שלפנ

למגמה מבורכת זו ונוסף לסדרת הספרים העוסקת במועדי השנה. בספר ארבעה 

שערים, שמבקשים להאיר, מפתחים שונים, אלמנטים בחג החנוכה: החל מדרושים 

לשבת החנוכה ולפרשת וישב, דרך עיסוק בהדלקת הנר ופרסום הנס, בפתחים 

, וכלה בשער העוסק בחכמת יוון, ביחס לאקדמיה ובמעברים בין הבית לבין החוץ

ובהתמודדות של הדת עם המודרניות, שהרב שג"ר מבקש לנעוץ את שורשה 

 .בהתמודדות של המסורת עם החידוש

 



42 
 

אלמנטים אלה נבחנים באמצעות מגוון של מקורות וכלים. החל מקריאה והסבר 

תיאוריות פסיכולוגיות ועד פשוטים, לכאורה, לתורה של אדמו"ר הזקן מחב"ד, דרך 

ניתוחים ספרותיים לשירי הילדים של חנוכה. על אף מגוון המקורות, עיקרם הוא 

המקורות המסורתיים: התורה והגמרא, הרמב"ם, כתבי החסידות והרב קוק. את 

אלה בוחן הרב שג"ר במבטים שונים, מסורתיים וחדשים, והם שמאפשרים לו 

אחרים ולעתים גם מפתיעים. כשמביטים כך בספר,  לבחון ולהאיר את החג מכיוונים

אפשר לראות כיצד הדיון בחנוכה מקבל כפל משמעות: מחד גיסא הוא מדבר על 

החג עצמו, על האור, על כהונה ומלכות וכן הלאה. מאידך גיסא הוא משתמש 

בחנוכה כפנומנה, כתופעה, לבחינה של נקודה מרכזית וקיומית יותר העומדת בפני 

 .אמין: המתח שבין הפנים והחוץהאדם המ

 

הדיון במתח זה שוזר את הספר למקשה אחת, ומשתקף בשאלות שבהן עוסק הרב 

שג"ר: האם הכנסת אורחים היא מעשה של הכלה ונינוחות או של התמודדות 

ומסירות נפש? מה היחס שבין המצוות, הפרקטיקות הדתיות, לבין ההתבוננות 

ית לקבלת תורות חדשות מיטיבה עם האדם או עליהן מבחוץ? האם היציאה מן הב

מזיקה לו? שאלות אלה עומדות בבסיס הדיונים בפתיחת הספר, ומקבלות תוקף 

דרשות הדנות בפועל בפערים שבין  –ומשמעות בדרשות המופיעות בסופו 

האקדמיה ועולם המחקר לבין עולם התורה, או במתח שבין המבט מן החוץ על הדת 

 .אמונה בא־לובין קיום ההלכה וה

 

 :וכך מתאר הרב שג"ר עצמו את המורכבות הזו, גם אם בעניין מעט אחר

 

האינטימיות של האדם בביצה החמימה שבה הוא חי היא אחד הנכסים 

העיקריים שלנו כבני אדם. ואולם, בעל הבית יצא ממנה החוצה והתנסה 

ם במשהו אחר, ומכאן ואילך הוא כבר איננו יכול להיות כשאר בני האד



43 
 

כבר אין לו דרך חזרה, אין לו אפשרות נסיגה. את ביתו … ולהסתפק בה

כבר עזב, וגם כאשר הוא חוזר אליו, זו לא חזרה לבית הקודם. כעת הוא 

נמצא במקום אחר, בתווך שבין העולמות השונים. הוא לא כאן ולא כאן 

 (131)עמ' 

 

רב שג"ר. גם את השאלה על אודות המתח המדובר העלו גם ספרים קודמים של ה

מופיעה כתשובה לאותו מתח בספר  –מושג הברית  –התשובה שאותה הציע 

שלפנינו. הספר מתייחד בכך שחג החנוכה אינו נבלע בו אגב הדיון הקיומי, אלא 

מאיר את הדיון הקיומי מזווית אחרת. גם אם לעתים החג אינו אלא מטפורה לקיום 

 :ת הרב שג"רהדתי, זו אינה מטפורה ריקה. כפי שמתאר זא

 

ניתן לראות את המטפורה כמתפקדת כפי שרצף ההקשרים והזיקות 

מתפקד במרחב הפסיכואנליטי. מרחב זה איננו אלא מרחב של יצירה 

לפיכך, יש לתפוס את … וכינון של הלא מודע שאותם הקשרים מייצגים

המטפורה כיצירת אמנות המשתמשת בשפה כ"אוצר המילים", שימוש 

 (79הקשרים והאמת והמשמעות הנישאות בו )עמ' היוצר את רשת ה

 

במילים אחרות, דימוי מייצר זיקה בין שני אובייקטים ומאיר על שניהם באור חדש. 

חג החנוכה אינו רק מטפורה לקיום הדתי. הוא חג ביתי, מלא בתחושת ביתיות, 

במשחקים, בשירים ובסיפורים שונים. הביתיות של החג מול הקור בחוץ, כשאור 

נר הדולק על הפתח מקשר ביניהם, מאפשרת לדיבור עליו להאיר את הדברים ה

באור חדש. כך, רעיונות שהובעו בקצרה בספרים קודמים, דוגמת "לוחות ושברי 

לוחות" ו"שיעורים על ליקוטי מוהר"ן", מקבלים מקום משלהם בספר הנוכחי 

לם המודרני ומצטרפים לרצף ספרי הרב שג"ר המפתחים ניסיון למענה דתי לעו

 .והפוסט מודרני



44 
 

 

 :את המענה הזה מחלק הרב שג"ר לשניים

 

כיצד אפשר אפוא לפתור את בעיית האדם הדתי, שחי בעולם מודרני 

המנוגד לחלוטין לעולם של ההלכה והמסורת? אני משליך יהבי על 

שתיים: על המסורתיות, למרות שהיא איננה דווקא הלכתית, ועל היפוכה, 

 (165' , שאינה זהה לחרדיות שאנו רואים היום )עמחרדיות אותנטית

 

אותה מסורתיות שמתאר הרב שג"ר היא קיום העומד בפני עצמו, שאינו מכונן על 

ידי אחר. הוא אינו מותקף אלא נינוח, ביתי. הוא "מעוגן בשייכות שלו". זו אינה 

מה". נוסטלגיה והתרפקות על העבר, אלא קיום חסר סיבה, העומד לפני השאלה "ל

למה אני דתי? כיוון שאני דתי. זו הזהות שלי. זה מי שאני. כפי שמצטט הרב שג"ר 

את הרב עמיטל: "מה שחסר לנערים החוזרים בשאלה הוא הקניידלך והלוקשן" 

 :(. ובמקום אחר הוא כותב166)עמ' 

 

קבלת "עול מלכות שמיים": אותו אקט שחייו של היהודי מתארגנים 

בות ממשית; קבלה הנעשית מתוך חירות ובאופן סביבו איננו אלא מחוי

זאת היא  –מודע: כך אני, כך קיבלתי על עצמי, כך אני רוצה להיות 

 (106)עמ' הווייתי 

 

 אהבה וחביבות

 

אלא שאת המסורתיות התמימה הזו "משסעת הרפלקסיה כמו חרב חדה". המבט מן 

אותו. על כן פונה החוץ יכול לגרום לאדם לתהות על הקיום הפנימי שלו ולפורר 

הרב שג"ר לחרדיות החדשה: חרדיות המודעת לתרבויות אחרות ואינה שוללת 



45 
 

אותן, אלא בוחרת בכל זאת להסתגר בעצמה וליצור עולם דתי משמעותי. עולם 

התופס את ההלכה בתור שפה ביצועית, פרפורמרית, קשיחה, שמכילה בתוכה את 

אמין לחיות בתוך שפת האמונה, אותה מסורתיות. התנועה הזאת תאפשר לאדם המ

 :אך גם להתבונן מבעדה החוצה

 

אולי זה מה שחנוכה בא ללמדנו. מחד גיסא, העלאה על נס של הנקודה 

הפנימית; פך השמן החתום בחותמו של כהן גדול; הברית. מאידך גיסא, 

הבית הופך להיות דל כשאינו בא במגע עם החוץ, ועל כן מוציאים את הנר 

 )152הבית )עמ' אל פתח 

 

אותו קיום דתי שאינו תלוי בדבר, שהוא כעין בית הנמצא תמיד עם ההולך, מאפשר 

לאדם הדתי גם להתמודד עם ההשפעות החיצוניות. זהו קיום שאינו מנכס את תורת 

יוון, אלא משתמש בה כדי להעצים את זהותו העצמית. מן הצד השני, הוא מאפשר 

מו ובכך להעשיר את עולמו הרוחני, ואם נחזור לאדם להתבונן ברפלקסיה על עצ

לדימוי המקורי, הוא מאפשר לו להדליק את נרות החנוכה כאקט שאינו מוכיח את 

האמונה של האדם המדליק, אלא מהווה ביטוי של האהבה והחביבות בעמידה מול 

 .הא־ל

 

תוך כל זה טוב ויפה, אלא שעומד הבן ושואל: איך עושים את זה? איך נמצאים גם ב

הבית וגם מחוצה לו? ממה נפשך, אם נמצא בעל הבית בחוץ, עם האורח, הרי שהוא 

בחוץ. אם הוא נמצא בפנים, הרי שהוא בפנים. איך ניתן להיות גם בחוץ וגם בפנים? 

במילים אחרות: אם הפתרון שאתה מציע הוא לכונן שפה חדשה, במה היא טובה 

, ומהן מוציאה הרפלקסיה? דומני יותר מכל אותן שפות דתיות שכבר היינו בהן

שהרב שג"ר מבקש לכונן את הרפלקסיה עצמה, בעקבות אדמו"ר הזקן, כמבט 



46 
 

המעניק פשר לקיום הדתי. כלומר, המעשים והעולם נתונים לפרשנות, והיכולת 

 .הרפלקטיבית שלנו מאפשרת לנו לתת משמעות דתית למעשים הנדמים כחסרי פשר

 

דם הדתי־המודרני. זה הנמצא בבית ומביט אל החוץ, פתרון זה עומד לפתחו של הא

זה הנמצא בחוץ ומביט אל הבית, זה הנמצא בשני המקומות וזה הפוסח על שתי 

הסעיפים. האם זה עובד? אינני יודע. אפשר רק לבדוק. אבל כשעומד האדם הדתי 

על סף הדלת, תוהה על האקדמיה, על החכמה היוונית, על זהותו הדתית בעולם 

לָן הנמצא בחוץ, אין לו אלא לחזור לדבריו של ר' נחמן, לקרוא בקול את המחוּ

 :משפט הסיום של "מעשה מאורח" ולהניח ללבו להתרחב

 

עוֹלָם טוֹב הוּא בְוַדַאי. וַעֲדַיִן לא נִגְמַר וְלא נִסְתַיֵּים" יזֶה עוֹלָם הוּא, מֵּ אֵּ עַ מֵּ ינִי יוֹדֵּ  "וְאֵּ

  



47 
 

 אחים )לפרשת וישב(

 

ה כִּי י הַתְרִיסִים רְאֵּ  .הָיוּ מַטִילִים בָנוּ אוֹר בחַרֲכֵּ

חַ וְכוֹכָבִים בִכְתֹנֶת פַסִים ה כִּי הָיִינוּ לְבוּשִים יָרֵּ  .רְאֵּ

 .אַל תִמְצָא בָנוּ אַשְמָה

 

ה כִּי הָיִינוּ מַבִיטִים בָעוֹלָם אָפוּפִים  ,רְאֵּ

נִים וְרָזִים, שֶהָיִינוּ מַשְ   ,קִים וְאוֹפִיםשֶהָיִינוּ שְמֵּ

 .נִזְרָקִים לַבוֹרוֹת וְיוֹרְדִים תְהוֹמוֹת וְהוֹלְכִים נִטְרָפִים

 .אַל תִמְצָא בָנוּ אַשְמָה

 

ינוּ בְהָקִיץ וּבַחֲלוֹם ד נֶגְדֵּ  ,וְכָל הַזְּמַן הָיָה דְיוֹקָנְךָ עוֹמֵּ

 אַל תִמְצָא בָנוּ אַשְמָה. עָלֶיךָ הוּרַגְנוּ כָּל הַיּוֹם

 וְכָל הַלַּיְלָה הָיְתָה תְהוֹם אוֹרֶבֶת לָנוּ בוֹרוֹת פְתוּחִים

 ,אַל תִתְלֶה אַשְמָה בַאֲשֶר לֹא זָכְרוּ אוֹתְךָ

נוּ הָיִינוּ נִשְכָּחִים  .בְעַצְמֵּ

 

  



48 
 

 

  



49 
 

 עדיין היו בחצי הדרך

 

 א.

חלפה בי צמרמורת בפתאום, היום, כי חשבתי איך בעיירה קטנה באירופה ישבו זוג 

יהודים מול חנוכיה מוסתרת, מונחת על רצפת העץ, ושרו 'מעוז צור ישועתי', והיה 

הכל באמת, שהרי לא היה להם מעוז מלבדו. אפילו לשיר 'התקווה' לא היו יכולים, 

ת התקווה שלהם. והם מונים את הגלויות; כי השיר טרם נכתב, ו'מעוז צור' היה שיר

ממצריים לפרס, מיוון לבבל, כמו אדם שאומר לאהובתו: 'את זוכרת איך חשבנו 

שלעולם לא נצליח לצאת מזה? ולבסוף יצאנו'. וכמו ר' נחמן שאומר 'ואיך הוציאה 

לא סיפר, ובסוף הוציאה'. עד שההבנה מכה בך: שהיו שם. בלב החושך. שהייתה 

ביב כמו ים, והלב נכמר: איך אפשר, בכלל, לקרוא את המילים 'כִּי אָרְכָה הגלות מס

י הָרָעָה' ולא לבכות.  ץ לִימֵּ ין קֵּ  לָנוּ הַשָעָה, וְאֵּ

 

פעם אחרת ישבתי עם חגי ולמדנו ענייני חנוכה. וראינו שאין בספרות התנאית כמעט 

אגב; אם החנווני  שום התייחסות לחג הזה. גם לא בירושלמי. רק אגב אורחא, בדרך

שם את נר החנוכה שלו מבחוץ ובא גמל, ומה צריך לקרוא, ושאסור להתענות. ואמר 

חגי: אולי זה כי הם היו באמצע הסיפור, כי מלכות חשמונאי עדיין לא תמה, כי לא 

יכלו להסתכל מבחוץ ולסגור את הסיפור ולהגיד 'זה מה שהיה, ומעתה נחגוג'. אז 

 ף קבעו חג. חיכו, וחיכו, עד שלבסו

 

ובהתחלה הוספתי ואמרתי שבאמת אנחנו חוגגים את הסיפור במקום הלא נכון, 

שהרי מיד אחר כך התחדשו הקרבות, ויהודה מת, ומלכי בית חשמונאי היו רעים 

 ברובם. רק שעצרנו בנקודת השיא ואמרנו 'מצאו פח שמן? נחגוג את זה.' 

 



50 
 

ון, שהרי בכל זאת חלפו מאתיים ואחר כך אני חשבתי שכל הטיעון של חגי לא נכ

שנה מאז. ואמרתי: אולי לא חגגו את החנוכה, כי היו בארץ. שלא באמת היה חג 

עדיין, ולא הייתה גלות, על כן חנוכה לא היה נצרך. ועם שיצאו, פתאום זכרו את 

החג הזה ונפחו בו נשמה והעלו בו נרות. כי יותר משזה חג של בית, ואור, וחום, זה 

 גלות.  חג שאומר

 

אבל לא רק גלות. לא העצב. זה חג שאומר גלות, אבל שאנחנו רק בחצי הדרך. זה 

חג שאומר חורף, אבל שהחורף סופו להסתיים. ובכל חנוכה יש ראש חודש, ואפשר 

לראות איך הירח מסתיים ונולד מחדש; עדיין לא שלם ומאיר, אפילו לא בחצי 

שיפה אמר חגי: עדיין היו באמצע הדרך, אבל מתחיל מחדש, והלא זה הכל. כך 

 הסיפור. את זה בדיוק חוגגים.

 

 ב.

יצירות צריכות סיום, אני אומר לעצמי: באמת נותרים הדברים על השולחן כאילו 

היו שאריות ארוחת הבוקר שלה ופירורים דבקו הימנה בסיפורים אחרים, מרפרפים 

ל פינת הרחוב כמו שובל חמקמק של שמלה. צליל הרשרוש, הריצה המיטרפת א

ובדיוק, כהרף עין, הרגע בו היצירה יוצאת מהרחוב בו אתה נמצא ומגיע לרחוב בו 

נשימה, מבט חטוף בקווצת שיער, ריח הבושם -אתה איננו עדיין. ושוב, ריצת כלת

שלה עדיין מהדהד בנשמתך ואתה אינך יודע, עדיין, למה אתה כוסף כל כך. ברגעים 

 ם עתיקים מאוד.כאלה אני שומע, שוב, ניגוני

 

זה, אולי, ניגון הקרע בין מים העליונים לתחתונים; הגבולות נזילים, פינק פלויד 

בחלל, הגיטרה של דיויד גילמור אומרת בדידות כל כך זועקת. קצת לפני כן רוג'ר 

 שר:



51 
 

 

 "Hey you, out there in the cold 

Getting lonely, getting old 

Can you feel me"? 

 

פתאום נראים הדברים: למה התכוון ר' נחמן כשדיבר על החלל הפנוי, ולמה התכוון 

גרוסמן כשביקש לגעת עין בעין, סוד בסוד, לדעת באמת עד שלא נדע באמת, 

שלמילה 'ידיעה' לא תהיה משמעות מצד עצמה, הרי ידיעה היא לדעת משהו חיצוני 

מו. לכולם זעקה הבדידות. איזה לנו, וביקש שנהיה, אני והדבר המודע, אותו דבר עצ

 פער בלתי נתפש, איזה כאב בוקע מהחומה הזאת.

 

הסיבה היחידה שאני לא מסיים את הסיפור, הוא שאין לי מה לאמר עוד. הכל כבר 

 נאמר.

 

אבל אולי כל הכאב של הסיפור הזה הוא בכך שהוא אינו סגור. שהקרע עדיין צועק 

ושואל: אבל איפה ההמשך? ומדי פעם רעות את עצמו. שבא לכאן גדי מדי פעם 

אומרת: הרי התחלת סיפור, למה לא סיימת? וזה מציק. בוער בקרביים. אומר למה 

יש כאן התחלה ואין כאן המשך ואין כאן סוף. ובאיזשהו מקום זה הכל, זה בדיוק: 

 השלימות עדיין לא הגיעה.

 

 אנשים, עדיין, רואים יופי ובוכים.

 

 מה יש לאמר עוד.

 

  



52 
 

אני חושב שהרגע הראשון של ההתבגרות שלי היה במסיבת חנוכה בגיל חמש, שבה 

הילדים כולם נשאו את עיניהם לסביבון הענק שעמד להוריד שקיות הפתעה, 

והסתובבו עם נר על הראש ושרו 'נר לי נר לי נר לי דקיק' ו'על הנסים', ואני עמדתי 

 אותי לתוך תפקיד שאיננו אני.בצד ובהיתי בתופעה והרגשתי כאילו מישהו זרק 

לא שהייתי מבוגר, כמובן )במקרה כזה הייתי בצד השני, מצלם ומתרגש(. ולא 

אז(. -היה-שהייתי מתבגר )במקרה כזה הייתי יורק בבוז והולך לשחק במחשב שלא

אבל משהו בחוויה של 'מה לעזאזל אני עושה כאן' ו'תעזבו אותי בשקט' ליווה אותי 

א, ועד היום אני לא בטוח מה, בעצם, הייתי אמור לעשות מאז ועד אחרי הצב

  במסיבה ההיא.



53 
 

 על לביבות וסופגניות

בעצם העולם נחלק לשניים, אלה שאוהבים סופגניות ואלה שאוהבים לביבות. 

כלומר שני הצדדים מסכימים שמאכלים מטוגנים בשמן הם מתנת האל לבני האדם 

אויה והשאלה העיקרית היא אם ושניהם מסכימים שהמאכל השני הוא פשרה ר

שולחים אותך לכל חנוכה לאי בודד ואפשר לקחת רק מאכל אחד מטוגן בשמן, מה 

 לקחת.

והשאלה הזאת היא סעיף של השאלה הגדולה יותר, שאלת התה עם הסוכר או בלי 

הסוכר, ושתיהן יחד הן הן השאלה של עשיו ויעקב, כלומר אם להיות איש יודע ציד 

יות איש תם יושב אוהלים, שזה הסיפור עליו כתב אריק אינשטיין איש שדה או לה

 שיש אנשים שכך ויש אנשים שאחרת, והוא אוהב להיות בבית, וכולי.

כי מי שאוהב סופגניות מה הוא אומר, בעצם. הוא אומר תנו לי את החיים האלה 

ולשנוא  בכל מִתְקם ושִפְעתם. תנו לי לחוות הכל ובגדול. אני רוצה לאהוב עד כלות

עד לשד העצמות. אני רוצה שכל הפנים שלי יספגו שמן ואבקת סוכר ושוקולד נמס. 

אם יש למשהו טעם, אני רוצה טעם עד הסוף. הבו לי סופגניות רולדין מופרכות 

 במחירן ובטעמן! הבו לי שוקולד וקרם אננס וסופגניה בחמאה! הבו לי עוד!

רוצה כמו סיפור מתח מורט עצבים, את הסיפור שלי, אומר איש הסופגניות, אני 

עצום ורב מימדים, שבו אני מחפש את הריבה בכל נגיסה והכל הולך ותופח 

ומתפוצץ עם הריבה בפה ועם הבצק הספוג עד שהוא הופך למין סאגה עצומה, 

שנייה רק לסרטים הוליוודיים. והוא אוהב באהבה גדולה את העולם שבחוץ, העצום 

ינסופיות, הערים וראשן בשמים, השדות המשתרעים אל והרב והנישא, הדרכים הא

 האופק וממלאים את הלב גדוּלה.



54 
 

ומי שאוהב לביבות אומר בעצם מה אני צריך, הוא אומר, תנו לי אפעס קצת בלילת 

תפוחי אדמה מטוגנת ורסק תפוחי עץ בצד, ואהיה המאושר באדם. אין לי חפץ לא 

ושלום, לא בחוויות ריגוש מהסוג שהלב בהרפתקאות עזות גורל ולא במלחמה 

פוקע מהן ולא באהבה אינסופית שסופה סרוויס קורנינג שלם )במחיר מופקע!( 

 שנזרק כלאחר כבוד מהחלון בקומה השלישית. הו, לא.

הבו לי את הסיפורים שלי מינוריים, אומר איש הלביבות. את האהבה שלי נטולת 

מפני שהוא לא רוצה אהבה או סיפורים או דרמה, את האוכל שלי נטול יומרות. ולא 

אוכל, אלא מפני שהוא מכיר בעדינותם של הטעמים בעולם, בנדירותם של חומרי 

הגלם הטובים שמרכיבים אהבה טובה, ובחוסר היכולת למלא את השאיפה 

היומרנית הזאת לגדולה אֶפִית. והוא חובב במידה ידועה את הספה שלו, בבית 

 הדקים שמשרטטים את הנינוחות שבין המטבח ובין הסלון. השקט שלו, ואת הקוים

ומה יפה, אפוא, שאנחנו היהודים אנשים למודי ויכוחים משפחתיים אנחנו, ובפרט 

בחגים, ועל כן בחג החנוכה נאנחו מחדשי החג אנחה גדולה וראו להכיר בשני 

שני הצדדים כאחד, וקבעו להניח את החנוכייה על אדן החלון כדי לספק את 

הצדדים, מן הבית ומן החוץ, ואחר כך ללכת ולאכול גם סופגניות וגם לביבות, ומי 

שרוצה יפטם עצמו בסופגניות עד שיבלו שפתותיו ומי שרוצה יאכל לביבה אחת או 

 שתיים, צפודות ודקות, וטוב לב משתה תמיד.

  



55 
 

 שביר

 

 אֲנִי נֵּר נְשָמָה אַתְ חוֹסֶמֶת הָאוֹר מַה לָּךְ

כָהמַה לָּךְ   הָאוֹר אַחַר כָּךְ זֶה עַתָה חֲשֵּ

 אֲנִי צְלָלִית רוֹעֶדֶת שַלְהֶבֶת נֵּר עוֹד תִהְיֶה

 כָּךְ אַתְ נוֹשֶבֶת לִפְנֵּי הָאוֹר אֲנִי מַה לָּךְ בוֹכָה.

 

 וְכַמָה שָבִיר הַכֹּל אֲפִלּוּ סְדָקִים מִתְפַשְטִים

 אוֹרוֹת רוֹטְטִים. אֲפִלּוּ יְסוֹדוֹת אֲנִי שַלְהֶבֶת אֲנִי 

ר.   צָרִיךְ רַק עוֹד דָבָר אֶחָד קָטָן וְשָמַיִם יִהְיוּ לְמַשֶהוּ אַחֵּ

ר.  אוֹמְרִים שֶעֲנָנִים יוֹרִידוּ נֹגָהּ מָה נֹגָהּ גַם אֲדָמָה תִהְיֶה נוֹחָה יוֹתֵּ

 שוֹת שְבִירִים עַכְשָו כָּל מִדְרַךְ כַּף רֶגֶל קָשֶה כְּמוֹ הִתְנַצְלוּת וְכָל הָרְגָ 

רִים. ש הַלְאָה מְקוֹם מָנוֹחַ לֹא יִהְיוּ שָם צִפֳּ רִים עָפוֹת לְחַפֵּ  צִפֳּ

 

 אֲנָשִים רוֹאִים יֹפִי וּבוֹכִים.

  

 עָלִים פְרִיכִים לְמַגַע יָד אַחֶרֶת

ר לְמַגַע יָד עָלִים פְרִיכִים  אַחֶרֶת הָיִיתִי אוֹמֵּ

ם בוֹכִים.וּמַה גַם עֲנָנִים לָזֶה מָ   ה הֵּ

  

 כְּבָר קָרוֹב הַכֹּל לִנְקֻדַת הַפְקִיעָה עוֹד מְעַט תִהְיֶה

 צְרָחָה גְדוֹלָה וְדַקָה 

ל בְאָפֹר שְתִיקָה אֲרֻכָּה  וְהֶעָשָן מִבְדַל הַנֵּר יְמַלְמֵּ

א גוּף בְמִלָּה   כְּמוֹ עוֹף הַחוֹל כְּבָר נִפְעַר עַצְמוֹ לְהִבָרֵּ

 זֶה עוֹד מְעַט, עוֹד מְעַט,



56 
 

 וְהַתְחָלָה.

 

ב אֶת הַגֶשֶם הַגָדוֹל הִיא אִשָה   אוּלַי כָּל מַה שֶמְעַכֵּּ

ינָה נְקוּבָה  ם וְכָל עוֹד אֵּ ינָה קְרוּאָה בְשֵּ  אַחַת שֶאֵּ

ם אִי אֶפְשָ   ר לְהַגִיד אוֹתָהּ אִם לְהַגִיד אוֹתָהּבְשֵּ

 וְכָל הַפְלָגִים בוֹכִים מִמֶנָהּ 

רִים נִרְדָפוֹת.  כְּמוֹ צִפֳּ

  



57 
 

 

 

 


