
אחד  25|יום

הארץ. ואת השּׁמים את אלהים בּרא בּראשׁית ְְֱִִִֵֵֵֶַַָָָָָֹא.

העולמית  ההיסטוריה סיפור כל את ובעצם התורה את הפותח זה, פסוק

נקודות  מספר בו יש שנראה כפי אולם פשוט; לכאורה נראה – לנו המוכרת

פרשנית. ומבחינה לשונית מבחינה בירור, הטעונות

"˙ÈL‡¯a"§¥¦
המילה? של המדויק מובנה מהו

לכאורה  אך 'התחלת'. – סמיכות כצורת או 'התחלה', היא כידוע, 'ראשית',

'התחלה', היא המשמעות אם הפסוק: בלשון יפה עולות אינן אלו הבנות שתי

הידועה; בהתחלה כלומר בקמץ, להינקד צריכה היתה 'בראשית' של ואם 1הב'

אך  מתאים, הוא הב' תחת השווא ניקוד אכן אזי 'התחלת', היא המשמעות

והארץ? השמיים את אלוהים ברא מה בתחילת הסומך: חסר

באופן  מרכזיות שיטות לשתי הפרשנים נחלקו אלו, הבנות לשתי בהתאם

כולו: והפסוק המילה, ביאור

‡¯ÊÚ Ô·‡Â Ì"·˘¯ ,È"˘¯ ˙ËÈ˘

רש  י:"כתב

בראשית פרשהו: כך כפשוטו, לפרש באת ואם וארץ בריאת [...] שמיים

בא  ולא אõר". יהי אלהים וçאמר וגו' üŁוח äובה äתה היתה "והארץ –ְְְְֱִִֶֶֶַָָָָָֹֹֹֹ
כך  להורות, בא שאם קדמו, שאלו לומר הבריאה סדר להורות המקרא

שאין  וגו', השמיים את ברא בראשונה לכתוב: לו במקרא לך היה 'ראשית'

כז  (ירמיהו יהõיקם" ממלכת "àראŁית כמו שלאחריו, לתיבה דבוק ְְְִִֵֶֶַָשאינו
אף  ד). ח (דברים "ýגנâ "ראŁית י), י (בראשית "õôממלכ "ראŁית ְְְְִִֵֵַַָא),

" כמו וגו' אלהים" àרא "àראŁית אומר: אתה ברוא כאן ודומה בראשית ," ְֱִִֵָָֹ
בהושע: הקב"ה של דיבורו תחילת כלומר – àהŁõע" ה' àâר "ôחêת ְְִִֵֶַַלו

וגו'. הŁõע" אל ה' "וçאמר ב) א 2(הושע ֵֶֶַַֹ

עזרא.1. אבן הקשה וכך

מתפרש 2. ש'דיבר' כמו כ'ברוא' מתפרש ש'ברא' זה מפסוק להוכיח כוונתו שאין נראה



עולם |26 אור

ברא  הכל בראשית ופירושו: נבראו, תחילה שאלו בא, להורות תאמר: ואם

כן  אם [...] אחת תיבה וממעטים לשונם שמקצרים מקראות לך ויש אלו,

עצמ  על על תמה מרחפת אלהים "ורäח כתיב שהרי קדמו, המים שהרי ְְֱִֶֶַַַֹך,
שקדמו  למדת, הא היתה! מתי המים בריית גילה לא ועדיין הëים", ïְִֵַָני
לימד  לא כרחך על נבראו. וממים מאש שהשמיים ועוד, לארץ. המים

כלום. והמאוחרים המוקדמים בסדר המקרא

שני  עם אחד רצף מהווה אלא עצמו בפני עומד אינו א פסוק לשיטתו,

כשהארץ  והארץ, השמיים בריאת בראשית ופירושם: שלאחריו, הפסוקים

אור. יהי אלוהים אמר – וכו' ובהו תהו היתה

האפשרות "רש  את אותן; שלל אך שהקדמנו, ההבנות שתי את העלה י

'התחלת', סמיכות, של צורה מהווה תמיד 'ראשית' שלדעתו מכיוון הראשונה,

'התחלה'; כמו  להתפרש יכולה מחמת 3ואינה דחה לא השנייה האפשרות ואת

הפסוק  את לפרש שאפשר מפני הסומך, חסרון – לעיל עליה שהקשינו מה

מחמת  דחאה אך 'נעלם', סומך כאן יש כן ואם 'הכל' המילה בו חסרה כאילו

בתחילת  נבראו והארץ שהשמיים לומר ניתן כיצד הפסוקים: מתוכן קושיה

כחלק  כבר מתוארים הם הבא בפסוק שכן להם, קדמו המים הרי הכל?

רש  מוכיח – אלא סדר "מהמציאות! את ללמד באים אלו פסוקים אין – י

בפסוקים. הופעתם מסדר שונה היה הוא בפועל שכן הדברים, בריאת

רשב  נכדו פירושו "גם את מציע ובטרם דומה, באופן פסוקנו את מפרש ם

לפניו: שנאמרו אחרים פירושים הוא שולל

לא  למה אדם לבני להודיע זה בפסוק הראשונים פירושי אפרש עתה

" מפרשים: יש כמותם. לפרש ה⁄מים בראשונה ראיתי את אלהים àרא ,ֱִִֵַַָָָֹ
אלהים  "ורäח כדכתיב: קדמו המים שהרי כן, לומר אפשר אי הארץ". ְֱִֵֶַָָֹוְאת
'בראשית' אלא 'בראשונה', כאן כתוב שאין ועוד, הëים". ïני על ְִֵֶֶַַַָמְרחפת

בבל". ממלכתו ראשית "ותהי כמו: הוא, דבוק –

ולא  כשם, – 'דיבור' הוא המילה ופירוש בצירה, ולא בסגול מנוקדת הב' שם שכן כ'דיבור',

" שלפעמים להוכיח כוונתו אלא לשלפניו,ויאמר כפועל; המשך אלא משפט תחילת אינו "

לכך  כראיה זה פסוק הביא לקמן) (שיובא עזרא אבן אבל חכמים'. ב'שפתי פירש וכן

כאמור. כך על וקשה פועל, על להיסמך יכולה 'תחילת' או 'ראשית' שהמילה

ורמב 3. עזרא אבן הקשו זו הנחה דווקא "על אינה ש'ראשית' בבירור נראה שבהם מפסוקים ן

" כמו לוֹבסמיכות, ראשׁית "ויּרא כא), לג (דברים אחרית " מראשׁית י),מגּיד מו (ישעיהו " ©©§¥¦©¦¥¥¦©£¦
" גם להוסיף ראשׁית ואפשר יב).קרבּן ב (ויקרא " ¨§©¥¦



אחד  27|יום

רש  לשל דומים דבריו כאן הרשב "עד ממשיך ם:"י.

את  אלוהים ברא "בתחילת כלומר àהŁõע", ה' àâר "ôחêת כמו ְְִִֵֶַַוהמפרש
" כלומר וחüŁבטרם השמים", äובה äתה היתה "הארץ – וארץ שמיים ְְֶֶָָָָָֹֹברא

נבראו  שהמים נמצא הëים", ïני על מרחפת אלהים ורäח תהõם ïני ְְְְְֱִִֵֵֶֶַַַַָֹעַל
,"äובה äתה היתה "והארץ לכתוב היה לא שכן הבל, זה גם – ְְֶָָָָָֹֹתחילה
המים, יצירת קודם 'ארץ' לקרותה לו היה לא נבראת לא שעדיין שמאחר

קדמו. שהמים מאחר

לדבר, שקדם הזמן ציון אלא הדבר התחלת זמן ציון אינה 'ראשית' זה, לפירוש

א: בפסוק למתואר קדם ב בפסוק שהמתואר ללמד באה 'בראשית' והמילה

לפי  וכו'. ובהו תהו היתה הארץ הארץ, ואת השמיים את אלוהים שברא לפני

של  הגולמי החומר היא ב בפסוק הנזכרת שה'ארץ' לפרש כמובן צריך זה

'ארץ' ממנה נהייתה – א בפסוק המתואר יותר, מאוחר שבשלב הארץ,

התוספות  ובעלי לתורה בפירושו החסיד יהודה רבי פירשו כך ואכן עשויה;

רשב  בעיני דחוק נראה זה פירוש זקנים'. אותו;"ב'הדר אף דוחה הוא ולכן 4ם

וממשיך:

דבר  ולפרש להקדים שרגיל המקראות דרך לפי פשוטו, עיקר הוא זה אך

משה  להם אמר לכך [...] אחר במקום לפניו הנזכר דבר בשביל צריך שאין

הזה  שהעולם סבורים אתם וכי אמת: הקב"ה  דבר כי להודיעם לישראל,

היה  לא טוב?! כל מלא עכשיו אותו רואים שאתם כמו בנוי הימים כל

כלומר: וגו', אלהים" àרא "àראŁית אלא וארץ,כן, שמיים בריאת בתחילת ְֱִִֵָָֹ
זמן  הן מרובה זמן הן והארץ, העליונים שמיים כבר שנבראו בעת כלומר

היתה"מועט, "והארץ בם אז היה שלא ,"äובה äתה "היתה כבר, הבנויה , ְְְֶָָָָָָָֹֹ
דבר. שום

שרש 4. כך על להעיר ""יש כמו מתפרש פסוקנו שלפירושו כתב בּהוֹשׁע י ה' דּבּר וגם "תּחלּת , §¦©¦¤§¥©
פירושיהם "רשב  והרי זה, פסוק כמו מתפרש פסוקנו הוא שמביא הפירוש שלפי כתב ם

רש  שנחלקו נראה מזה! זה ורשב "שונים שרש "י בהושע, הפסוק בהבנת גם מפרשו "ם י

רשב ˙ÏÈÁ˙כך: ואילו וכו', הושע אל ה' ויאמר היה: הושע אל ה' כך:"דיבור מפרשו ם

È�ÙÏ את הושע אל ה' ויאמר לישראל, הנבואה דברי את הושע עם לדבר ה' שהתחיל

לרשב  כן, אם כלפיו. אישי ציווי אלא לישראל נבואה שאינו שם, מניעה "האמור אין ם

אך  כך. לפרש ניתן לא שכאן סבור שהוא אלא 'בטרם', כמו 'ראשית' או 'תחילת' לפרש

שרשב  לומר רש "אין שגם הבין הפירוש "ם בעל והוא בהושע הפסוק את כמותו מפרש י

ברשב  רש "המובא שהרי אומרו, שם בעילום ""ם כתב המוקדמים י בסדר המקרא לימד שלא

כלום  לבריאת "והמאוחרים קדמו ובהו ותהו שהמים המקרא לימד המובא לפירוש ואילו ,

והארץ. השמיים



עולם |28 אור

כרש  מפרש הוא מרש "אף בשונה אך בלבד; זמן נקודת מציין א שפסוק י "י,

ארוך  משפט של עיקרו ואילו המצב תיאור המשך הוא ב פסוק שגם שפירש

רשב  ג, שבפסוק האור בריאת הוא האמירה "זה עיקר הוא ב שפסוק מפרש ם

הקב  תיקנהּ כך ואחר ובהו, תהו הארץ היתה הבריאה זמן שבתחילת ה "–

בראשית. ימי ששת במשך

רש  בפירושי קושי ישנו ורשב "לכאורה השמיים "י בריאת 'ראשית מהי ם:

כנקודת  תחילתה את לציין ניתן ולא אחד, ברגע היא הבריאה הרי והארץ'?

רשב  אינה "זמן! כאן האמורה שה 'בריאה' פירש ומחמתו זה, לקושי ער היה ם

שכן  בריאתם, לאחר בעולם היותם אלא והארץ השמיים של ההיווצרות עצם

לבריאה  כהמשך נחשב במציאות קיימים להיותם הראשון הזמן משך כל

שמה. על ונקרא

רש  לשמיים "בשיטת דווקא א פסוק כוונת שאין זה, קושי ליישב נראה י

וכמו  וארץ', שמיים 'תולדות היא שכולה הבריאה, לכלל אלא עצמם, והארץ

רש  ב "שכתב עצמו "י יד: ביום פסוק נבראו וארץ שמיים תולדות כל וכן

– השמיים' 'את שכתוב הוא עליו, שנגזר ביום נקבע ואחד אחד וכל ראשון,

תולדותיה  לרבות – הארץ' 'ואת תולדותיהם, הפסוקים "לרבות וכוונת .

אלוהים  אמר – המוכרת המציאות כל בריאת בראשית היא: לשיטתו, בקצרה,

אור. יהי

כרשב  מפרש עזרא אבן ם:"גם

איך  תתמה ואל יהõיקם". ממלכת "àראŁית כמו סמוך, שהוא דעתי ְְְִִֵֶֶַָולפי
אל  ה' וçאמר – àהŁõע ה' àâר "ôחêת כן והנה עבר. פועל על ְְִִֵֶֶֶַַַֹנסמך

השני.5הŁõע", בפסוק לך יתברר והטעם א). כט (ישעיהו דוד" חנה 6"קרית ְִִֵַַָָָ

ÌÈ˘¯ÙÓ‰ ·Â¯ ˙ËÈ˘

הקורא  שמבין וכפי כמשמעו, הפסוק את מפרשת במפרשים השנייה הדרך

עצמה, בפני אמירה מהווה א פסוק הקודמת, מהדרך בשונה לפיה, הפשוט.

.52 הערה לעיל ראה

והארץ.6. השמיים בריאת בראשית היה מה – האמירה את ישלים ב פסוק כלומר:



אחד  29|יום

" קדומים: והוד פאתוס את מלאת אלהים בּרא – הכל בתחילת – ¥¦Ÿ¡¨¨¦¥§בּראשׁית
הארץ! ואת הרמב "השּׁמים פירשו כך המפרשים,". ורוב זו 7ן דרך שלפי אלא ©¨©¦§¥¨¨¤

הקושיה  הראשונה: הדרך בעלי המפרשים קושיות את לתרץ נצטרך

מכך  התוכנית הקושיה בקמץ, ולא בשווא מנוקדת שהב' מכך הדקדוקית

רש  וקושיית לארץ, קדמו שהמים ב מפסוק משמע חז "שלכאורה מדרשת ל "י

ומים. מאש נבראו שהשמיים

כך  דומים, בסגנונות זאת הסבירו המפרשים – הראשונה הקושיה לגבי

שאין  נראה וכדומה; הזמן' 'בראשית או הכל' 'בראשית היא הכתוב שכוונת

שאינו  מאליה, מובנת שהשלמתו מושג העדר אלא הפסוק, בלשון חיסרון

ידי  על אותה ליידע צורך שאין הידועה, הראשית זוהי שכן – חיסרון מהווה

לכל. הראשית שהיא מפני הקמץ, ניקוד

שהפסוק "הגר  הוא ההכרח מן מדוע מבאר אליהו' 'אדרת לתורה בפירושו א

מציינת  'ראשית' המילה ל'ראשית': הסומכת מילה ללא כך, דווקא יתנסח

כגון  אחר, למושג נסמכת היא כלל בדרך ולכן לה, קודם שאין זמן נקודת

יהוֹיקים " ממלכת הקודם "בּראשׁית זמן היה לא מלכותו שבעת דהיינו , §¥¦©§¤¤§¨¦
לעת  מחוץ לה קודם זמן היה הרי אך הפסוק, מדבר שעליה זו זמן לנקודת

היא  דבר לאותו ביחס – מה לדבר הנסמכת 'ראשית' בכל וכן מלכותו;

אינה  שבפסוקנו ה'ראשית' זאת, לעומת אחרים. לדברים ביחס  לא אך ראשית,

בחינה רא  משום לה קודם זמן שאין זמן נקודת אלא מסויים, דבר של שית

ולפני  העולם בבריאת הנבראים מכלל הוא עצמו הזמן מימד גם שהרי שהיא,

סומך  לה ולהצמיד זו 'ראשית' להגביל מקום אין וכך, ומאחר קיים; היה לא כן

הכל. ראשית והיא מאחר מסויים,

שכביכול  מפני 'בראשית' את הסומכת מסויימת מילה שאין לבאר, ניתן עוד

היא  שהרי ההוויה, וכל התורה כל – אחריה שנכתב מה כל על נסמכת היא

לכל. הראשית

הרמב  כתב לארץ), קדמו המים (שלכאורה השנייה הקושיה ""לגבי ¤¨¨§'והארץ'ן:

רד 7. ר "ביניהם בחיי, רבינו שור, בכור חזקוני, וספורנו "ק, ן



עולם |30 אור

כולם, היסודות ארבע (בראשית 8תכלול צבאם' וכל והארץ השּׁמים 'ויכלּוּ ¨¨§¨§¤¨¨§¦©¨©ª§©כמו
וכל  תּנּינים – הארץ מן ה' את 'הללוּ וכן התחתון. הכדור כל שתכלול א), ¨§¦¦©¤¨¨¦¤§©ב

רבים  וזולתם ז), קמח (תהלים הנזכרת "תּהמוֹת' מה'ארץ' חלק הם המים . §Ÿ
" נאמר השלישי ביום מהיבשה המים הפרדת לאחר רק שכן א, ¨§¦©ויּקרא בפסוק

ארץ  ליּבּשׁה ועפר,אלהים ממים מעורב היה הארץ כדור כן לפני אבל י), (פס' " ¡Ÿ¦©©¨¨¤¤
הרמב  ומוסיף 'ארץ'; כולו כל "ונקרא דהיינו האש, ויסוד הרוח יסוד שגם ן

" המילים בכלל הוא הארץ החומר, כפי "ואת להקשות מקום אין וכך, מאחר . §¥¨¨¤
רש  זה."שהקשה פירוש על י

היסודות  ארבעת כל שכן השלישית, הקושיה גם מתורצת זה הסבר פי על

לא  אכן זה שסדר המים, כך ואחר תחילה נבראו שהשמיים ולא יחד, נבראו

חז  לדרשת רש "מתאים הקשה שממנה הרמב "ל של ולדרכו האש "י. כי נאמר ן

הם  השמימיים והמים האש ואילו 'הארץ' בריאת בכלל הם הארציים והמים

'השמיים'. בריאת בכלל

רש "הגר  קושיית את אחר באופן דוחה אליהו' ב'אדרת שדברי "א ומפרש י,

השני,"חז  ביום שנברא הרקיע על נאמרו ומים מאש נבראו שהשמיים ל

" נאמר שׁמים שעליו לרקיע אלהים 'השמיים ויּקרא והוא ח), (פס' " ©¦§¨¡Ÿ¦¨¨¦©¨¨¦
(ועיין  העליונים' 'השמיים הם כאן האמורים השמיים ואילו התחתונים'

ו). פס' לקמן בהרחבה זה עניין כל בביאור

כרש  נבין אם שגם לומר, ניתן זאת היבשה "מלבד היא כאן האמורה שה'ארץ' י

– בריאתם נזכרה שלא פי על ואף לה, קדמו שהמים לומר הכרח אין בלבד,

" נאמר בריאתם שלאחר הזמן ועל הארץ, לאחר נבראו שהם ©§ורוּח אפשר
מרחפת המּים אלהים פּני ."על ¡Ÿ¦§©¤¤©§¥©¨¦

הרמב  דרך שלפי כן אם הראשון "נמצא היום במעשה המפרשים, ורוב ן

רש  של לדרכו ואילו והאור; הארץ השמיים, בריאת רק "מתוארת מתוארת י

רש  לדעת שגם בוודאי נראה מקום מכל אך האור. והארץ "בריאת השמיים י

הביניים.8. ימי של במדע החומר יסודות ארבעת – ועפר רוח מים אש



אחד  31|יום

הארץ, מציאות את כולל ב שבפסוק התיאור שהרי הראשון, ביום נבראו

ברש  מפורש – והשמיים והרוח; הראשון."המים ביום שנבראו ו לפסוק 9י

��

"‡¯a"¨¨
" הפועל של המדויק המובן ?"בּרא מהו ¨¨

מאין; יש בריאת משמעה 'בריאה' שלשון המפרשים לשון 10כתבו זאת, לעומת

השלב  את מציינת 'עשייה' ולשון קיים, לחומר צורה נתינת משמעה 'יצירה'

להבחנות  רבות פעמים נזדקק עוד הפרשה בהמשך הדבר. תיקון של הסופי

11אלו.

��

"ı¯‡‰ ˙‡Â ÌÈÓM‰ ˙‡"¥©¨©¦§¥¨¨¤
'הארץ'? ומהי 'השמיים' מהם

"ı¯‡‰"¨¨¤

(כמובא "הרמב  שבארץ החומריים היסודות כל גרעין היא ש'ארץ' מפרש ן

השמיימיים: היסודות גרעין הם ה'שמיים' לכך ובדומה לעיל),

– בה אשר וכל והארץ אחד, חומר – בהם אשר וכל השמיים כי ודע,

והכל  נבראים, לבדם ושניהם מאין, שניהם אלו ברא והקב"ה אחד. חומר

את  אלהים "àרא בתחילה .[...] 'היולי' שקראו הזה, והחומר מהם. ֱִֵָָֹנעשים
שלה  החומר שהוציא הארץ", "ואת מאין, שלהם חומר הוציא כי ְִֵֶַָָָהַ⁄מים",
הזאת, בבריאה והנה [...] כולם. היסודות ארבע תכלול "והארץ" ְֶָָמאין.

רש 9. בדעת פירשו רש "וכן ממפרשי ורבים יצחק' ה'תולדות רבינו "י דברי לכאורה ותמוהים י.

רש  בדעת שכתב ""בחיי בלבד י: האור רק [אלא] הראשון, ביום נברא ."ולא

ומלבי "רמב 10. ועוד "ן כאן, ם

נתינת 11. לשם הדבר חיתוך על המורה לשון היא ש'בריאה' היא כאן עזרא אבן שיטת כי אם

בו. צורה



עולם |32 אור

בשמיים  הנבראים כל נבראו ממש, בה ואין דקה קטנה כנקודה שהיא

ובארץ.

הרמב  חומר "לדעת גושי שני בריאת היה הבריאה של הראשוני השלב ן,

וכל  השמיים מכן לאחר התפתחו וממנו 'שמיים' נקרא מהם אחד גולמיים;

אשר  כל עם הארץ כדור צורת התפתחה וממנו – 'ארץ' נקרא  והשני צבאם,

וראה  בהם. וגנוז צפון היה בראשית, ימי ששת בהמשך שנברא מה כל בו;

בהרחבה. שיטתו ביאור הבא בפסוק

כרמב  פירשו שלא המפרשים שהוא "יתר כמו הארץ כדור היא ש'ארץ' נקטו ן,

בפוטנציאל, דהיינו 'בכוח', (ולא הרמב בפועל לא "כפירוש שעדיין אלא ן),

השני. ביום נעשתה וזו היסודות, ארבעת בין ברורה הפרדה בו אך 12היתה

כעת. שנראה כפי יותר, מורכבת 'שמיים' המושג פרשנות

"ÌÈÓM‰"©¨©¦

הרמב "רס  פירשו "ג, נוספים, וראשונים האברבנאל ל), ב נבוכים (מורה ם

עצמים  – השמימיים כ'גלגלים' שבפסוקנו ה'שמיים' את שונים בסגנונות

) מזה לפנים זה הארץ כדור אוויר את המקיפים שקופים כגלדי "כדוריים

מוסכם "בצל  נתון היה אלו 'גלגלים' של קיומם הכוכבים. קבועים ובהם ,(

הביניים. ימי של 'שמי 13במדע הביטוי את מהמפרשים רבים פירשו זה פי על

במקרא, פעמים מספר המופיע החיצוניים 14השמיים' הגלגלים אל כמכוון

הפנימיים. את 15המקיפים

נעים  הכוכבים כי הגורס העדכני, המדע על מקובלת אינה זו תיאוריה כידוע,

השמיים  מהם – הקושי מתעורר כן אם אותם; המניעים גלגלים ללא בחלל

'ארץ'.12. השם מהות בביאור י בפסוק לקמן ועיין

לרמב 13. תורה משנה זה."עיין עניין בהרחבה ביאר שם ג, פרק התורה יסודי הלכות ם,

.14" השּׁמים ביניהם וּשׁמי השּׁמים אלהי לה' "הן יד); י (דברים השּׁמים " וּשׁמי השּׁמים הנּה ¥©¡Ÿ¤©¨©¦§¥©¨¨¦¦¥©¨©¦§¥©¨©¦
ּיכלכּלו "לא כז); ח א (מלכים השּׁמים " שׁמי ד).הללוּהוּ קמח (תהלים " Ÿ§©§§©§§¥©¨¨¦

הרמב 15. והרמב "כמו ט, ב נבוכים במורה ח "ם פס' לקמן ן



אחד  33|יום

'שמיים' בפינו המכונה עולמנו את המקיף הכחול הרקע גם הרי כאן? הנזכרים

השמיים' 'שמי מהם לבאר נצטרך כן, כמו בעבר. שסברו כפי מוחשי עצם אינו

אחרים. במקומות הנזכרים

שונים  חלקיקים מכיל הוא מוחלט; ריק אינו השמיימי המרחב האמת, מצד

האטמוספירה  מתחלקת פיהם ועל שונים, בהרכבים וכדומה גזים אדים, של

הארץ. כדור את המקיפות קילומטרים, מאות או עשרות בנות שונות לשכבות

לא  עדיין אך הראשון. ביום שנבראו השמיים הם שאלו לומר נוכל כן, אם

משייכת  הפשוט הקורא של הבנתו הכתוב; כוונת בלבד שלזה לומר מסתבר

פשט  שאכן ונראה אותו, המקיפים האינסופיים המרחבים לעצם זה ביטוי

הזה. בכיוון להתפרש צריך הכתוב

כולו; היקום של העצום החלל בריאת עצם היא השמיים שבריאת לומר ניתן

פי  על (אף קיים היה לא – המוחלט הריק החלל, גם העולם, בריאת לפני

הכתוב  הקדים מדוע מובן זה לפי אנושי). בשכל לתפיסה קשה זו שמציאות

הארץ. בתוכו נוצרה מכן ולאחר עצמו, החלל נוצר בתחילה – ל'ארץ' 'שמיים'

מקום  כל ריק, הוא 'שמיים' פירוש אם שכן לקבלו, קשה זה ביאור גם אך

י  (ואקום) ריק בו כך.שנותר הדבר אין וודאי 'שמיים', למושג שתייך

אין  אך ה'שמיים', והוא עצמו החלל נברא הראשוני בשלב שאכן לבאר, נראה

כדור  את המקיף האינסופי המרחב את הוא מציין אלא ל'ריק' זהה זה שם

שם  – שנבראה לאחר אך 'שמיים', היה הכל אכן הארץ שנבראה לפני הארץ;

אותן  אף או האטמוספירה, שכבות את המקיף החיצון החלל רק את מציין זה

תובהר  ה'רקיע', נברא שבו השני, היום במעשה ולקמן חלקן. או עצמן

יותר. כוללת בצורה 16התמונה

Ô"·Ó¯· ÛÒÂ� ˘Â¯ÈÙ

הרמב  כתב נוסף הנ "פירוש פירושו (מלבד של "ן עיקרון אותו בסיס על ל)

האמורה  ב'ארץ' כלולים הגשמיים השמיים גם שלפיו אלא היולי, חומר

קושיית 16. מיושבת זו דרך שלפי לציין יש השמיים'. 'שמי בעניין 47 בהערה שם ועיין

השמיים. בתיאור ולא הארץ בתיאור רק המשיכה התורה מדוע המפרשים



עולם |34 אור

הנבראים  נבראו ממנו הדבר הם בו הנזכרים ה'שמיים' ואילו בפסוק,

הרוחניים:

בפסוק  הנזכרים "ה⁄מים" כי שנאמר הכתובים פשט לפי נכון יותר ִַַָאבל
למעלה  הם אבל הגלגלים, מכלל אינם העליונים; השמיים הם הראשון

נטäי  הõìרא הñרח éעין רקיע החçה ראŁי על "äדמäת כעניין: המרכבה, ְְִֵֵֶַַַַַַַָָָָָמן
Łמים" "רõכב הקב"ה נקרא ומהם כב), א (יחזקאל מלמעלה" ראŁיהם ְְִִֵֵֶַָָָָעַל
הזכיר  לא כאשר דבר, בבריאתם הכתוב סיפר ולא כו). לג (דברים

הזכיר  רק גוף, בעל שאינו נפרד דבר וכל המרכבה וחיות המלאכים

אפס. שקדמותם – כלומר נבראים, שהם בשמיים

" – בלבד מילים בשתי כאן נזכרת הרוחני העולם שבריאת פי על את אף

הרמב השמיים  כתב לא), כלל האחרים  ולפירושים זה, (לפירוש פס'"" (סוף ן

ש  בעליונים "ב) וירמוז בתחתונים יגיד מכוון הכתוב כולו הבריאה תיאור – "

בעולמות  מקבילים נבראים יש לכולם אך גשמיים, לנבראים הפשט לפי

הבריאה. תיאור כל לאורך רמוזה אלו של ובריאתם 17רוחניים,

��

'ÌÈÈÓ˘' Ì˘‰ ¯Â‡È·

'שׁם', של רבים צורת כעין היא ש'שמיים' פירשו מהמפרשים כלומר 18רבים ¨
יכול  עליו מוגבל מרחק לא משוער; בלתי במרחק השמיים היות את שמציינת

הוא  מהותו שמעצם מקום אינסופי, מרחב אלא 'שם', ולומר האדם להצביע

האדם. של ממקומו הרחק – 19'שם'

��

המלבי 17. של הייחודית שיטתו את לציין ""יש תיכף ם: שהוציא לומר רוצה – השּׁמים' ¦©¨©¥'את
התחילו  שתיכף הסברא ומן הארץ. כדור שהוציא כמו הכוכבים וכל והירח השמש כדורי

נמצא  לא השמש שכדור רק עולם. ימי כל שילכו כמו במרוצתם ולרוץ במעגלותיהם ללכת

שיתבאר  כמו הרביעי יום עד בו נתן לא  שזה המאיר, החומר עדיין ."בו

רד 18. טז), קטו (תהלים עזרא לגר "אבן אליהו' ב'אדרת ביאור וביתר ועוד; בשמו, כאן א."ק

רש "חז 19. (ראה נוספים הסברים לכך נתנו הגר "ל מדברי לעיל כמובא אך ח), לפס' נראה "י א

מכוונים שבפסוקנו.שאלו אלו כלפי ולא השני היום בבריאת המוזכרים השמיים כלפי



אחד  35|יום

ורוּח  תהוֹם, פּני על וחשׁךְ ובהוּ, תהוּ היתה והארץ ְְְְְְֵֶֶַַָָָָָֹֹב.
המּים. פּני על מרחפת ְְִִֵֶֶַַַָֹאֱלהים

ובהו', 'תהו מהם הן: זה, בפסוק לעמוד עלינו שעליהן המרכזיות השאלות

אלוהים'. 'רוח ומהי ה'תהום', מהו

"e‰·Â e‰˙"Ÿ¨Ÿ
רבים: פירושים נאמרו אלו מושגים בפירוש

ÌÈ˘¯ÙÓ‰ ·Â¯Â ÒÂÏ˜�Â‡ ˘Â¯ÈÙ

רשב  פירש וכן וריקנית. שממה – וריקניא' 'צדיא תרגם א):"אונקלוס (לפס' ם

את  "ראיתי בירמיה: כדכתיב דבר, שום בם היה שלא – "äובה äתה ְִִֶָָָָֹֹ"היתה
האדם, אין והìה ראיתי אõרם. ואין ה⁄מים ואל ,äובה äתה והìה ְְְְִִִִִֵֵֵֵֶֶַַָָָָָָָָֹֹהָארץ

."äהלכ äנדד àהמה ועד ה⁄מים מאין 20מעõף חורבו – "äובה äתה" וזהו ְְְִֵֵַַַָָָָָָֹֹ
יושב.

עזרא: אבן כתב לכך בדומה

לב  (דברים יŁמן" ילל äבתהä" וכן ארמית. המתרגם אמר כאשר ְְְִֵֹֹוהנכון
אחי  ו'בהו' ממש; בו שאין – כא) יב א' (שמואל "äהôה אחרי "éי וכן ֲִִֵַַֹי),

'תהו'.

נזכר "רשב  הביטוי שם שכן כפירושו, המוכיח ירמיהו מספר פסוק מביא ם

מביא  עזרא אבן שלאחריה. והריקנות השממה תיאורי לפירוט כללית ככותרת

שכונו  מהאלילים וכן ושומם, ריק היותו שם על 'תהו' שנקרא מהמדבר ראיה

הביטוי  משמעות ובזה ממשות, חסרי היותם שם על הנביא, שמואל בפי כך

חורבן  רק לא – ממש בו שאין לדבר כללי שם הוא 'תהו' יותר: מתרחבת

רוחני. תוכן של במובן גם אלא הפיזי, במובן ושממון

ט 20. ט ושם כג-כה, ד, מירמיהו פסוקים צירוף



עולם |36 אור

רד  גם פירשו זו משמעותי "בדרך הבדל אין זה ולפירוש וחזקוני, שור בכור ק,

מסויימת. ברמה זה פירוש על קושי המהווה נתון – ל'בהו' 'תהו' בין

""רש  פירש: שבה י בהו על ומשתומם תוהה שאדם ושממון, תמה לשון Ÿ'תהוּ'
וצדו  ריקות לשון – 'בהוּ' בדבריו "[...]. ומפורש הקודם, לפירוש קרוב פירושו . Ÿ

מתארו  אלו מילים ריקנות ששתי – הדבר עצם הוא ש'בהו' אלא אחד, דבר ת

כלפיו. הרואה של היחס את מתאר ו'תהו' ושממון,

Ô"·Ó¯‰ ˘Â¯ÈÙ

'שמיים'"הרמב  בפירוש לשיטתו ובהתאם שונה, בדרך הולך א) (בפסוק ן

שהפסוק  מפרש כאן היולי', 'חומר של עצמים שהם – א שבפסוק ו'ארץ'

והארץ: השמיים התהוות סדר את מתאר

כל  ברא הקב"ה וברור. נכון פשוטו על המקרא פירוש שמע ועתה

יסוד  המוחלט הגמור האפס מן הוציא [...] מוחלטת מאפיסה הנבראים

מאוד, ולצאת דק הצורה לקבל מוכן ממציא, כוח הוא אבל ממש, בו אין

הפועל  אל הכוח ואחר מן 'היולי'. ליוונים נקרא הראשון, החומר והוא .

ו'עשה', 'יצר' אבל דבר, 'ברא' לא והלביש 21ההיולי הכל המציא ממנו כי
אחד, חומר – בהם אשר וכל 'השמיים' כי ודע, אותן. ותיקן הצורות
מאין, שניהם אלו ברא והקב"ה אחד. חומר – בה אשר וכל ו'הארץ'

מהם. נעשים והכל נבראים, לבדם ושניהם

נגזרה  והמלה ,'äהô' הקדש בלשון נקרא 'היולי', שקראו הזה, ֹוהחומר
שם,22מלשונם: בו לגזור אדם בא שאם מפני הראשונות". על ֵ"בתוהא

כלל. השם בה שייתפש צורה לבש לא כי אחר, בשם לקוראו ונמלך תוהא

מורכבת, והמלה ,'äהà' הקדש בלשון נקראת הזה לחומר הנלבשת ֹוהצורה
הו"ו  שמחוסר ח) יח (שמות "äהłע תäכל "לא כמלת הäא', õà' ֲַֹֹכלומר

הäא'. õłע' – ֲוהאל"ף

" ובהוּלפירושו, התהוות תּהוּ של הראשונים השלבים שני את מציינים " Ÿ¨Ÿ
עצם  אלא כלל, ממשות בחומר אין עדיין שבו השלב הוא 'תהו' החומר:

אלו 21. לשונות בין ההבדל בביאור 31 עמ' לעיל עיין

חז 22. ע "של מ קידושין (ראה מתחרט "ל המילה: ופירוש ב),



אחד  37|יום

זה  חומר הוא ו'בהו' צורה; בעל לחומר להפוך היכולת בו שיש חומרי-רוחני

גולמי  חומר כלומר הוא', 'בו זה: שם ופירוש ממשי, לחומר שהתהווה לאחר

צורה  בעלי מעצמים (בשונה היותו עצם עצמו, 'הוא' מלבד דבר בו שאין

להם). המיוחדים וכדומה, תפקידים תכונות, מהות, להם שיש מפותחת

מוחלטת  מאפיסה החד המעבר את לקבל התקשו העתיקה בעת יוון חכמי

– זה ביניים שלב ביניהם שהיה הניחו ולפיכך ממשי, חומר של לקיומו

הרמב  כאן, בדבריו ההיולי'. מכוון "'החומר אליה כי וסובר זו הנחה מקבל ן

הרמב  ממשיך ן:"הכתוב.

כי  יא), לד (ישעיהו "äבה ואבני äתה קו עליה "ונטה הכתוב: שאמר ְְְֵֶַַָָָָֹֹוזהו
שיקווה ומה בניינו מחשבת האומן יתחם בו אשר הקו נגזר הוא לעשות,

כתוב: וכן בבניין. צורות הם והאבנים יד), כז (תהלים ה'" אל "קäה ֵֶַמן
,"õל äבŁנח äותה דבר.23"מאפס ואיננו האפס, אחר התוהו כי ְְֵֶֶֶָֹ

לפירושו:"הרמב  אותו ומתאים ו'בהו', 'תהו' המזכיר נוסף פסוק מביא 'קו'24ן

הן  והאבנים הבנייה, תכנון בעת הבונה נעזר שבו משקולת עם חוט הוא

הקב  כי הנביא ואומר עצמו, באופן "הבניין הבנייה באמצעי ישתמש כביכול ה

את  המציין ה'קו' בין מקביל הנביא אדום. ארץ החרבת לשם ממטרתם, הפוך

המציין  ה'תהו', לבין הבניין, של הממשית להוויה הקודם השלב – המחשבה

ה'אבנים' בין מקביל כן וכמו החומר; של הממשית להוויה הקודם השלב את

הממשי. החומר ה'בהו', לבין הבניין, ממשות –

חז "הרמב  בדברי מקורות על דבריו את מבסס ל:"ן

'ישנו'". – 'אינו' ועשה ממש, מ'תהו' "יצר ט): (ב יצירה בספר אמרו וכך

רבי  "אמר ב): אות הבהיר, (ספר הקנה בן נחוניא רבי במדרש אמרו ועוד

שכבר  'היתה'? משמע מאי ?'äובה äתה היתה 'והארץ דכתיב: מאי ְְֶָָָָָֹֹברכיה,
בני  המתהא דבר ?'äתה' ומאי היתה, 'äתה' אלא ?'äבה' ומאי .'äתה' ֹֹֹֹהיתה

הäא". õà דכתיב ממש, בו שיש דבר ?'äבה' ומאי .'ä ל'בה וחזרה ֹֹאדם,

ש 23. להוכיח זה פסוק בהבאת כוונתו יז. מ האפס "ישעיהו אחר – השלב "התהו הוא כלומר ,

המוחלט.הראשוני ההעדר לאחר

פשוט.24. מובנו הקודם הפירוש ולפי אדום, חורבן על נאמר זה פסוק



עולם |38 אור

הבהיר  ובספר ה'ממש', להווית הקודם השלב הוא ש'תהו' מפורש יצירה בספר

" שהוא 'בהו', היותה לפני ה'ארץ' מצב הוא ש'תהו' בו מפורש שיש דבר

הרמב "ממש  כדברי כן אם ומוכח הממשות ", הוא השלבים בין שההבדל ן

המציאות. של החומרית

הספורנו: גם הלך זו בדרך

'äתה' הנקרא ראשון מחומר מורכב דבר היתה אז, הנבראת הארץ ֹואותה
הראשון  לחומר נאות היה לא אמנם כי .'äבה' הנקראת ראשונה ֹומצורה
ובזה  בהכרח. המורכבים צורות לכל ראשונה היתה היא אחת, צורה זולתי

המורכב  אותו של החומר ונקרא מחודש. דבר הראשון שהחומר התבאר

,'äתה' בפועל הראשון נמצא בלתי בלבד כוחיי דבר עצמו מצד ,להיותו ֹ
בדמיון  [=אלא] אבל בפועל, נמצאים בלתי כלומר הëה", äתה "éי ִֵָֹכאמרו

ב  הנשואה והצורה ב'תהä'בלבד. בו כי ,'äבה' נקראת הראשון המורכב ֹֹאותו
צורתו  עם עומד הבלתי הנושא "äבה "אבני וקרא בפועל. נמצאת ְֵַֹשאמר
יסודות  צורות לבש שתכף הראשונה, הצורה לנושא שקרה כמו נחשב, זמן

מתחלפות.

הרמב  על תמה היולי'"האברבנאל ב'חומר צורך שישנו שההנחה הוא וסבור ן,

הפילוסופים  בתפיסת מקורה – ה'יש' לשלב המוחלט ה'אין' בין מעבר כשלב

בלבד: היוונים

להניח  הוצרכו ולכן מהעדר, תהיה לא שההוויה [...] הפילוסופים שהניחו

לא  והעדר. המציאות בין אמצעי ב'כוח', נמצא [ש]חומרו נושא ֹבהוויה
יעקב, חלק אבל 25כאêה מâבר, לא העולם שנתהווה נאמין אנחנו כי ְֲִֵֵֶֶַָָֹ

בבריאה  קודם היולי להניח כן אם לנו ואין הגמור, ההעדר אחרי [=אלא]

הראשונה.

ה' בצירוף (ובפרט אלו בשמות תשתמש שהתורה מסתבר שלא העיר, עוד

לעצמים  ביחס – המוכרים והארץ כשמיים אצלנו המזוהים – הידיעה)

הרמב  דברי שראינו, כפי אך וצורה; ממשות בהם שאין אלו ן "גולמיים

קדומים. ממקורות מסתייעים

טז 25. י בירמיהו הכתוב לשון



אחד  39|יום

ÌÈÙÒÂ� ÌÈ˘Â¯ÈÙ

המלבי  פירש נוסף הוא "באופן ו'בהוּ' חיצונית, צורה העדר הוא ש'תהוּ' ŸŸם,
לבריאה, השלישי ביום החומר יסודות היפרדות לפני פנימית. צורה העדר

צורה  חסרון דהיינו ועפר, מים עירבוב היה הארץ כדור פני של הפנימי בצד

ואוויר, מים עירבוב היה החיצוני ובצד ה'בהוּ'; וזהו ויבשה, ים של Ÿמוגמרת
ה'תהוּ'. הרמב 26והוא שהביא הפסוק את פירש דרכו ""לפי ואבני ן, תהוּ קו Ÿ©Ÿ§©§¥

בפנימיותו.בהוּ הבניין הן והאבנים החיצוני, הבניין מדד הוא 'קו' – " Ÿ

הנצי  פירש נוסף דבר':"באופן ב'העמק ב

מדàר  כמו מזה, זה והבדל גדר לו שאין דבר על מונח השם זה – "äתה"ְִָֹ
"äבתהä" האזינו: בשירת [=נקרא] מקרי – מקומות שינוי היכר שם שאין –ְֹ
אלפים  "שני איתא: ע"א) (ט כוכבים עבודת וב[מסכת] י). לב ֵָ(דברים
אחד  בגדר האדם, מעשה כל היה תורה בלי נערות מעשה והפירוש: תהו",

אין  ריק דמקום "רקניא", אונקלוס תרגום כוונת [=וכך] והכי חילוק. בלי

מזה. זה חלק שינוי

אשר  מיבשה היינו הרבה, נכלל היה שבו על מונח השם זה – "äובה"ָֹ
טב  כל נכלל היה – המים קצה עד המים כוח מתחת וכל הבריאה ע

כך. אחר הברואים

ללא  וחדגוני, ריק – 'תהו' היה הארץ שכדור היא הכתוב משמעות לפירושו,

כלול  היה שבו 'בו', מלשון – 'בהו' והיה למקום, מקום בין והבדלים גבולת

27הכל.

הנ  הפסוקים שני 'בהו',"מלבד וגם 'תהו' גם הכוללים המפרשים, שהזכירו ל

במקרא, רבות פעמים נזכר לבדו 'תהו' דבר 28המושג  ריקנות, של במובן וכולן

הראשון; מלבד דלעיל, הפירושים כל על קשה זה נתון ממש. בו וגם 29שאין

ביאור 26. ביתר 68-67 עמ' לקמן ראה

הרמב 27. של מזו הפוכה בזווית 'בהו' על הסתכלות הרמב "זוהי לפירוש לצמצם "ן: בא הביטוי ן

יש בו הנצי – לפירוש ואילו מיוחדת; צורה ללא 'הוא', של "רק מצמצמת הרכבה זו אין ב

הכל. כלול בו – 'בו' של הרחבה כעין אלא הוא' 'בו

ז 28. כו יח, ו איוב ד; נט ד, מט יט, מה ט, מד כג, מ ישעיהו ראה

הרמב 29. לפירוש שאין "גם דבר הוא 'תהו' שלפירושו פי על אף שכן היטב, מיושב זה אין ן

האפס  פני על בו שיש ליתרון דווקא היא המילה של הוראתה עיקר מקום מכל ממש, בו



עולם |40 אור

אותו  את מתארים המונחים ששני בכך מסויים דוחק ישנו הראשון בפירוש

הדבר.

הרחב  (ובמובן ריקנות הוא 'תהו' נוסף: פירוש להציע ניתן אלו, קשיים לאור

סדר; וחוסר עירבוב הוא ו'בהו' לעיל), עזרא אבן כדברי ממשות, חוסר –

צורתה  – בה שיש למה מתייחס ו'בהו' בארץ, שאין למה מתייחס 'תהו'

הפסוק  יתפרש זה לפי אוויר. עם ומים מים, עם עפר של עירבוב שהיא עצמה,

בהוּ" ואבני תהוּ הרמב קו כדברי הבונה, מחשבת את מציין 'קו' – ""– ן ©Ÿ§©§¥Ÿ
תכנון  יהיה בנייה של תכנון שבמקום אדום על הנביא אומר זה, ולפירוש

הבניינים  ייחרבו לבניין, אבנים במקום – בהו' ו'אבני להחריבה, אלוהי

סדר. חוסר כאמור, הוא, שמובנו – 'בהו' של הוויה תיצרונה 30ואבניהם

��

"ÌB‰˙ È�t ÏÚ"©§¥§
ה'תהום'? מהו

שייתכן "רד  והוסיף רבים, מים מקום הוא שתהום כתב י) ובפסוק (כאן ק

לפירושו  (בהתאם אדם מיישוב מופקע זה מקום שכן 'תהו', מלשון שהוא

שממה). מקום הוא ש'תהו' לעיל

הרמב  זאת, א):"לעומת (בפסוק כתב ן

"תהõם" יקרא העפר בהם שנגבל "ôהמõת",והמים הים מי ייקראו ולכן , ְְֹ
ח); שם (שם תהמת" äקפא" ה); טו (שמות "äיכסימ "ôהמת ְְְְְַָֹֹֹֹֻכדכתיב:
סäף  àים "וçגער "ôהõם": הים קרקע וייקרא ו). ב (יונה יסבבני" ְְְְְְִִֵַַַֹ"ôהõם
äíéס  ôàהמõת "מõליכם ט); קו (תהלים ëéדàר" ôàהמõת וõçליכם ְְְֱִִִֵֶַַַַַָָָֹֹוçַחרב

יג). סג (ישעיהו ëàְִַָדàר"

אחרים  בהקשרים הביטוי הוראת שזו – וחשיבות ממשות חסר להיותו ולא המוחלט,

במקרא.

רד 30. של (אביו קמחי יוסף -"רבי להפך אך דומה, בדרך תהו) (ערך הגלוי' ב'ספר פירש ק)

אינה  זו אפשרות כאמור, אך ריקנות. הוא ו'בהו' בעפר, המים עירבוב הוא ש'תהו'

רס  ראה נוספים לפירושים במקרא. הביטוי איזכורי שאר עם ורש "מתיישבת הירש."ג ר



אחד  41|יום

המים  וכאן בעפר, המעורבים מים הוא 'תהום' של המקורי המובן לפירושו,

מושאל, ובמובן בו; מעורבים והיו הארץ כדור כל פני שעל העפר את כיסו

כך. נקראים לחוד הים קרקע או הים מי 31גם

��

"ÌÈn‰ È�t ÏÚ ˙ÙÁ¯Ó ÌÈ‰Ï‡ Áe¯Â"§©¡Ÿ¦§©¤¤©§¥©¨¦
אלהים'? 'רוּח ¦Ÿ¡©מהי

ÌÈ˘¯ÙÓ‰ È¯·Ò‰

שהיתה  האוויר, יסוד הרגיל, במובן לרוח שהכוונה פירשו מהמפרשים רבים

לשאול: יש כך שאם אלא הארץ. כדור עפר את שכיסו המים פני על מנשבת

אלהים'? 'רוּח לכינוי זכה הרוח, או האוויר, דווקא ¦Ÿ¡©מדוע

הסברים: מספר לכך נאמרו

ש "הרמב  מפני כתב, ל) ב נבוכים (מורה מיוחסת "ם לעולם הרוח תנועת

משל לאלוה  חיות בה אין באשר ה', מכוח שהיא יותר ניכר הרוח תנועת – "

" כתב: עזרא אבן אותה; שתניע לייבש עצמה ה' בחפץ שליח היותו בעבור

את המים  לייבש מאיתו שליחות לה שהיתה מפני לה' כאן  מיוחסת הרוח – "

רד  השלישי; ביום ""המים כתב: הלשון ק מנהג כן כי חזקה, שהיתה לפי

ג) ג (יונה לאלהים' גּדוֹלה 'עיר כמו לאל, אותו סומך הדבר להגדיל ¦Ÿ¥¨§¦כשירצה
יא) פ  (תהלים אל ' והרמב "'ארזי ;"" כתב: ולמעלה ן מכולם, דקה שהיא בעבור ©§¥¥

היסודות.מהם  משאר רוחנית ויותר מוחשית פחות היא הרוח כלומר – "

לומר  קשה – עזרא אבן לפירוש הפשט. ברמת דוחק קצת ישנו אלו בפירושים

הרמב 31. של היום "מגמתו בבריאת נזכרים היסודות ארבעת כל כיצד לבאר היא שם ן

ובהתאם העפר.הראשון, יסוד גם – המים יסוד מלבד – כלול הנזכר שב'תהום' פירש לכך

כרד  הוא המובן פשוט גם "באופן במקרא. האיזכורים בשאר המשמעות היא וכך ק,

הרמב  שהביא כוונת "בפסוקים  שאין לפרש אפשר  תהום, נקראת הים שקרקע לכך כראיה ן

למי  דווקא לאו עצמו; לים אלא הים לקרקע המקום הכתוב היה שעה שבאותה הים,

הטבעי. למקומם אלא מהם, פנוי ישראל עם בו שעבר



עולם |42 אור

נזכר  שלא גם מה השלישי, ביום העתידי תפקידה מפני כאן כך נקראת שהרוח

רד  לפירוש הרוח; ידי על נעשתה היבשה שהיראות כלל הרי "בכתוב – ק

בחזקה; ולא בנחת שנישבה ומשמע מרחפת, היתה שהרוח נאמר כאן דווקא

הרמב  הבדל "לפירוש ואין גשמי הוא האוויר גם דבר של ובסופו מאחר – ן

בלבד  זה צדדי הבדל שמחמת נראה לא היסודות, שאר לבין בינו מהותי

הרמב  לפירוש גם לאלוהים. הרוח ראה "יוחסה צורך מה מובן לא עדיין ם,

כאן. זאת לציין הכתוב

ÛÒÂ� ¯·Ò‰

הרובד  את בכתוב לראות הלומד את מובילים הפשט ברמת אלו קשיים

של  רוחו – אלהים' 'רוּח אלא כאן, נזכרת בלבד פיזית רוח לא לה; ¦Ÿ¡©שמעבר
'רצון' של מובן גם ל'רוח' עצמו. האלוהי,32אלוהים הרצון הוא אלוהים רוח –

'רוח' השלם. תיקונו אל ויתעלה, יתקדם ויתפתח, ינוע יחיה, שהעולם הרצון

של  ונשמתו רוחו הוא זה אלוהי רצון – חיים' 'רוח של במובן גם היא זו

ולא  ובהו תהו היה העולם – המים' פני על 'מרחפת היתה זו רוח העולם.

והמתינה  סביבו, ריחפה הרוח צורה; לו שתתן הרוח אותה עדיין בו ניפחה

ותחייהו. העולם בתוך עצמה שתפיח האלוהי לציווי

אלוהים  של רוחו-רצונו בנחת, היתה שתנועתה כך על מורה 'מרחפת' הביטוי

בנחת  בתוכו לנשוב ממשיכה היא בעולם שניפחה אחרי גם מנשבת; היא כך

אלפי  במשך קמעא, קמעא מתקדם העולם התעלות של האלוהי התהליך –

בו  נכתב ולא המים', פני 'על ריחפה שהרוח דווקא נכתב בפסוק שנים.

שמצד  לרמוז  כדי התהום, על – 'עליו' או הארץ, על – עליה' 'מרחפת בקיצור

מקבלים  שאינם מים כמו משמעותית, צורה וחסר גולמי העולם שהיה מה

ויחיה. בו לפוח כדי הרוח אותה עליו ריחפה – צורה

א): יד ויקרא ד; ב (בראשית רבה במדרש האמור כוונת לבאר נראה זה פי על

המשיח " מלך של רוחו זו – מרחפת' אלהים ההיסטורי "'ורוּח והשלב המשיח . §©¡Ÿ¦§©¤¤
אותה  של ועומקה פיסגתה והם הבריאה, כל תכלית הם עימו יביא שהוא

רש 32. רלב "ראה א, א עזרא רד "י ז, יט ב' מלכים טו "ג לב וישעיהו שם ק



אחד  43|יום

קדימה  הדוחפת ברוח הוא טמון העתידית התכלית של האור אלוהים'; 'רוח

השלם. ותיקנו שלימותו אל העולם את 33ומניעה

יצחק': 'תולדות בעל פירש ציורי ובאופן דומה בדרך

ומה  המים, תחת שהיא הערבוביא על מרחפת אלוהים שרוח הכוונה אבל

בזה  ואמר 'מכין', לומר רוצה ו'מרחפת' 'רצון', לומר רוצה 'רוח' שאמר

להכינם  הביצים על שמרחפת לציפור להמשילו משל שהוא לפי הלשון

בביצים. [=בפוטנציאל] בכוח שהיו האפרוחים לפועל להוציא

��

(רד 33. מהמפרשים פירשו "כמה אך אלהים, רצון היא זו ש'רוח' הציעו ב) ה כוזרי אברבנאל, ק,

אחרות.בדרכים



עולם |44 אור

אוֹר. ויהי אוֹר, יהי אלהים ויּאמר ְְֱִִִֶַַֹֹג.

"ÌÈ‰Ï‡ ¯Ó‡iÂ"©Ÿ¤¡Ÿ¦
את  מעוררת וכמובן הבריאה, במעשה 'אמירה' שנזכרת הראשונה הפעם זוהי

לקב  ביחס זה פועל משמעות מהי של "השאלה: אמירה זו שאין מובן ה?

זה  אין ואף הרגיל, במובן קול את השמעת השומע מסויים למישהו דיבור

על  החוזרת אמירה, אותה של משמעותה כן אם מהי נפשו; בהאזנת ה' דברי

זה? בפרק פעמים תשע עצמה

עזרא: אבן כתב

היה  כן, היה ואילו "וירצה". כמו "וçאמר" פירוש כי [=רס"ג], הגאון ֶַֹאמר
(תהלים  "äłנע Łמים ה' "àדבר וכן כמשמעו. הוא רק אור". "להיות ְֲִִַַַָראוי
על  כינוי [=הפירוש]: והטעם ה), קמח (שם "äונברא צäה הäא "éי ו), ְְִִִָָלג

ומשרתיו. מלך משל דרך ועל ביגיעה, היה שלא המעשה

הרחבה: ביתר הנושא את ביאר אחרת' ב'שיטה

את  להõéת "וçאמר וכמוהו "וירצה", כמו אלהים" "וçאמר כי הגאון, ְֱִֶֶֶַַַֹֹֹאמר
הקב"ה  שמחשבת ודעתו בלב, אמירה הוא או טז). כא ב' (שמואל âִָוד"
"ויאמר  להיות ראוי היה כן, היה אילו אמר: הכהן משה ורבי כמעשה. היא

אני  "àâרôי כמו בלב, שהדיבור אמרנו אם והנה [...] אור". להיות ְֲִִִַאלוהים
(תהלים  צבאם"? éל ïיו "äברäח במילת נעשה מה טז), א (קהלת לàי" ְְִִִַָָָעִם
מנוחתו  הלוי יהודה ורבי [...] המלאכים. שישמעו אומרים: ויש [...] ו) לג

כלשון  תורה ודיברה זמן. ולא כלי ולא עיכוב בלא הטעם כי אמר כבוד

מהמעשה. קל יותר הדיבור כי אדם, בני

רס  עשויה "לדעת המילה לשונית ומבחינה האלוהי, הרצון עצם היא האמירה ג

מקביל  ש'ויאמר' הוא הקצר) בפירוש (המובא האחד אופנים : בשני להתפרש

הוא  אחרת') ב'שיטה שני כפירוש (המובא והשני המילה, פירוש וזהו ל'וירצה'

הכהן) משה רבי (בשם עזרא אבן מחשבה. כלומר בלב, אמירה היא זו שאמירה

הראשון. הפירוש לפי מסתדר לא הפסוק המשך לשונית שמבחינה 34מקשה

.34" – בעצמו שמציע החלופה כי אור אם ל "להיות כמקבילה לכאורה נראית שאמנם להכות ",

דוד  שרצה "את עצמו, כלפי הוא הרצון שׁם שכן הכתוב, לשון את הולמת אינה כן גם ,¨
" הלשון מתאימה ולא אחר, דבר היווצרות על הוא ה' רצון כאן אך אלא להיות להכות, "

."שיהיה "



אחד  45|יום

אך  שבלב; האמירה תוכן הוא אור' 'יהי שכן קשה, זה אין השני הפירוש על

" מהפסוק אחרת, קושיה עליו מקשה כּל הוא פּיו וּברוּח  נעשׂוּ שׁמים ה' ¨¦©§£©¦©¨©§¦בּדבר
ממש."צבאם  דיבור הוא פה' 'רוח והרי , §¨¨

שמביא  הפירוש אותו הוא הקצר בפירוש עצמו עזרא אבן שנוקט הפירוש

ריה  בשם אחרת' כינוי "ב'שיטה אלא עצמאי שלב אינה שהאמירה והוא ל,

ובלא  בקלות היה זה שמעשה לומר זה כינוי ומטרת עצמו, הבריאה למעשה

כל  ללא נעשה, הוא ומיד למשרתיו דבר המצווה מלך כמו זמן, משך או טורח

מצידו. נוספת פעולה

אמירה  זו היתה שאכן והיא רביעית, דרך עזרא אבן הביא אחרת' ב'שיטה

מקדים  שלב שהיתה זה ממש שאין כמובן המלאכים. לאזני ונועדה לעשייה,

להיקרא  ראויה היא וממילא זו לאמירה רוחני נמען היה אך רגיל, קול

חז  מדברי כך על להעיר שיש אלא שנחלקו "'אמירה'. ח) ג רבה (בראשית ל

קיימים  היו לא הדעות לכל אך החמישי, או השני ביום נבראו המלאכים האם

שלשון  מסתבר ולא כלל, בכתוב מוזכר אינו קיומם זאת, מלבד הראשון; ביום

ידוע. כדבר היותם על בהסתמך תתפרש הכתוב

רס "הרמב  פירושי כשני כתב יותר:"ן אותם והבהיר ג

ואעłה  ýŁנפ ôאמר "מה כדרך החפץ, על להורות בכאן "אמירה" ְְְֱֶֶַַַֹמילת
ýאדני לבן א⁄ה "äתהי וכן ותחפוץ, תרצה מה – ד) כ א' (שמואל "üêְְֲִִֶֶָָֹ
לפניו. הרצון הוא כן כי רצה, כאשר – נא) כד (בראשית ה'" àâר éֲִֶֶַאŁר

והעניין  [...] ח) מז (ישעיה "ãלבבà "האמרה כמו מחשבה, כגון הוא ְְִָָָָֹאו
"מחשבה  אמרו: 'מחשבה', לזה רבותינו קראו וכך בעמל. היה שלא לומר

יד). יב רבה (בראשית חמה" דמדומי עם ומעשה על ביום, להורות והוא

בלבד  פשוט חפץ לא טעם, בו שיש מחושב, .דבר

פשוט'"הרמב  'חפץ זה היה שלא הוא השני הפירוש של שהחידוש מדגיש ן

ברורות  ותכלית מגמה מתוך אקטיבית מחשבה אלא טעם, בלי סתמי כלומר

35ומכוונות.

��

לו.35. המנוגדת הדעה ושלילת זה יסוד בביאור שהאריך כה) (ג נבוכים במורה ועיין



עולם |46 אור

?‡¯·� ÔÈÈ�ÓÂ ,¯Â‡‰ Â‰Ó

הרמב  ""כתב דבר ן: ההוא החומר מן שיהיה אמר השמיים, חומר כשברא כי

'אור' קראו מכלל "מזהיר, הוא גם אלא מאין נברא לא האור לשיטתו ;

'שמיים'. ההיולי מהחומר הנוצרים

והארץ: השמיים כמו מאין נברא האור שגם כתב החזקוני זאת, לעומת

שלושתם  ועיברו אור, ארץ שמיים ראשון: ביום נבראים דברים ששלושה

תולדותיהם  הוציאו שמיים בזמנו: ואחד אחד כל תולדותיהם כל וילדו

ביום  – אור ואילנות. דשאים שלישי, ביום – ארץ רקיע. הוא שני, ביום

וכוכבים. ולבנה חמה רביעי,

מאין, נברא לא הזה בעולם המאיר המוחשי האור החזקוני, לדעת שגם ייתכן

האו  של השתלשלות הוא וכך אלא מאין; שנברא זה שהוא הקדום, הרוחני ר

בחיי: רבינו פירש

בעולם  בו שמשתמשין האור – הראשון היו. אורים שני הפשט דרך על

לבוא. לעתיד לצדיקים הגנוז האור – והשני ולבנה, חמה אור הוא הזה,

הגנוז  האור מן נאצל הוא הזה בעולם בו שמשתמשים האור כי וידוע

.[...] לבוא לעתיד לצדיקים

כבר  כי הזה, במאמר הזה האור הויית תחילת אין – אõר" ויהי אõר ְְִִַַ"יהי
ועתה  מכוסה, האור היה מאמר ובאותו [...] "àראŁית" במאמר ְִֵהיה

בו. להתבונן והגבילו אותו גילה אõר" "יהי ְִבמאמר

ב): (ג רבה בראשית במדרש האמור בסיס על מפרשים, כמה כתבו זה בכיוון

מפני  לו: אמר נחמן, בר שמואל לרבי שאל יהוצדק בן שמעון רבי

מלמד  לו: אמר האורה? נבראת מהיכן אגדה, בעל שאתה עליך ששמעתי

סופו. ועד העולם מסוף הדרו זיו והבהיק כłלמה הקב"ה בה ְַָשנתעטף

מופשט, שהוא שהאור, מסתבר שלא היא השואל שכוונת מבאר האלשיך

התפשטות  שהוא מסתבר לא וגם גשמיים, שהם והארץ מהשמיים נברא

בני  כיצד יקשה וכן חדשה, הוויה היא משמעה 'יהי' לשון שכן העליון, מהאור

שאכן  המשיב, לו והשיב העליון. האור עוצמת את לסבול מסוגלים האדם

התפשטות  זו שאין אלא העליון, הרוחני האור הוא המוכר הגשמי האור מקור



אחד  47|יום

שהקב  כלומר השתלשלות, על "אלא שהעיבה בשלמה נתעטף כביכול ה

כך  לוילון, מבעד בעמימות החודרות השמש קרני וכמו העליון, האור עוצמת

חדשה, הוויה של מסויימת בחינה בו יש בעולמנו; המאיר הגשמי האור נהיה

מאין. נברא לא הוא אך

המלבי  גם פירש דומה וכתב:"באופן המדרש, דברי את ם

האור  נאצל שממנו הקדמון אור הוא רק מאין, יש נברא לא הזה שהאור

כפי  במקום, נתפס מוחש אור שיהיה עד ונתעטף שנתלבש רק הזה,

הגשמי. לעולם הראוי

חז  בדברי האור "אף של קיומו את גם אלו בפסוקים שראו מוצאים אנו ל

לנו: המוכר המוחשי האור של זה את רק ולא הרוחני

סופו. ועד העולם מסוף בו צופה אדם – ראשון ביום הקב"ה שברא אור

שמעשיהם  וראה הפלגה ובדור המבול בדור הקב"ה שנסתכל כיוון

לח  (איוב אõרם" מרŁעים "ויëנע שנאמר: מהן, וגנזו עמד – ְְִִֵַָָָמקולקלים
לבוא. לעתיד לצדיקים גנזו? ולמי 36טו).

אינו  והמקורי הקדום שהאור זה, לעניין רמזים קיימים הנביאים בדברי כבר

כפי  הגאולה, בעת לצדיקים שיאיר והוא רוחני, אור אלא לנו, המוכר האור

" כּאוֹר שנאמר: שׁבעתים יהיה החמּה ואוֹר החמּה כּאוֹר הלּבנה אוֹר §¦©¨§¦¤§¦¨©©§¨©©§¨¨§©¨¨§והיה
היּמים  "שׁבעת כו); ל (ישעיהו לילה," ולא יוֹם לא לה' יוּדע הוּא אחד יוֹם והיה ¦§©©¨¦§¨¨¤¨¦¨©©Ÿ§Ÿ¨§¨

אוֹר  יהיה ערב לעת ז).והיה יד (זכריה " §¨¨§¥¤¤¦§¤

חז  בדברי הרוחני "החידוש והאור הגשמי שהאור הוא, שהובאו והמפרשים ל

הגשמי  האור פי על בלבד. השם  שיתוף רק ביניהם ואין אחד, לעניין שייכים

שזה  הרוחני, האור של משמעותו את המעט מן במעט להבין יכולים אנו

כל  את לאדם מאיר הגשמי שהאור כשם ממנו; קטן ניצוץ רק הוא הגשמי

האור  הארת כך דבר, מכיר ואינו רואה אינו ובלעדיו שסביבו, המציאות

את  לו תאיר חדשה, רוחנית מציאות האדם לעיני תחשוף בעתיד הרוחני

את  ותרחיב תפתח באפילה, המגשש כעיוור בתוכה חי שהיה ההוויה סודות

ע 36. יב א "חגיגה



עולם |48 אור

הזה, בעולם לה המתאפשרים לגבולות מצומצמת  שהיתה הרוחנית תודעתו

העליון. האור מקור האלוהות, אל בקירבה ותעטפנו

��

"ÔÎ È‰ÈÂ" ˙ÓÂÚÏ "¯B‡ È‰ÈÂ"©§¦©§¦¥
" נאמר שבהם הבריאה שלבי משאר כן בשונה שלא "ויהי היחידה הפעם זוהי , ©§¦¥

" אלא כך, אוֹר נכתב דרכים:"ויהי במספר זאת הסבירו המפרשים ; ©§¦

והרא  החזקוני (וכן התוספות מבעלי זקנים' פשוט:"'דעת באופן זאת פירשו ש)

לקצר  באחרים כן שכתב שמה לפי באחרים, כמו כן" "ויהי כתב שלא ְִֵַמה
אבל  להאריך. יצטרך הבריאה, סדרי כל מפרש היה שאילו נכתב, דבריו

כן". "ויהי מבתיבת אõר" "ויהי בתיבת אריכות כאן אין ְְִִֵַַהכא

משתי  באחת מכוון, עניין גם בזה יש לכך שמעבר כתבו אחרים מפרשים

" כאן לכתוב לא סיבה שישנה או כן הדרכים: לכתוב "ויהי סיבה שישנה או , ©§¦¥
" דווקא אוֹר כאן :"ויהי ©§¦

""הרמב  הראשונה: כדרך פירש לפי ן הימים, בשאר כאמור כן' 'ויהי אמר ¥¦§©לא
בראשית  מעשה כשאר הימים כל הזאת בתכונה האור עמד לדעת "שלא .

""הרמב  הביטוי משמעות כן ן מלשון ויהי 'כן' כך, ונשאר נהיה שהדבר היא " ©§¦¥
וב  חז כינון כדברי נגנז, אלא שנברא כפי התקיים לא והאור מאחר ל "יסוס.

זו. בלשון כאן נאמר לא לעיל, שהובאו

כפי  התקיים לא כשלעצמו הגשמי האור שגם ואומר כך על מוסיף האברבנאל

וביום  גשמי, מעצם נבע ולא מופשט היה האור הראשון ביום שכן שנברא,

והכוכבים: השמש בתוך צומצם והוא השתנתה הופעתו הרביעי

על  מורה כן" "ויהי שמאמר לפי אõר", "ויהי אלא כן" "ויהי אמר לא ְְְִִִֵֵַַַוהנה
לא  האור שזה ובעבור במציאות. תמיד כן שנשאר הקיום ועל ההתמדה

"ויהי  אמר אבל כן", "ויהי בו נאמר לא לכן הרביעי היום עד אלא  ְְִִֵַַשימש
מאיר. גשמי] [=עצם גשם מבלי ההוא האור שנתהווה – אõר"



אחד  49|יום

דווקא  מסויימת כוונה שישנה וביארו השנייה, בדרך הלכו אחרים מפרשים

" אוֹר בביטוי :"ויהי ©§¦

כתב: בחיי רבינו

כי  הנברא הדבר עם "ויהי" מילת שיחזור בראשית מעשה בכל תמצא ַלא
"ויהי  שכתוב: הוא "ויהי", לשון בהם שהזכיר והאדם, האור בבריאת ְִַאם
קיימת  האדם נפש כי להורות ז), ב (בראשית [ה]אדם" "ויהי וכתיב: ְִַָָָאõר",
מאמר  ידעת וכבר מזיוו. להתענג ומעותדת העליון האור כמו נצחית

הפייט: אמר ומזה ראשון, ביום נבראו הנשמות כי ז"ל "תיקן 37רבותינו
ה'". דבר תחילת הראשון האור עם נשמות

הוויה  בו שיש כך על מורה הדבר עצם לשם ההוויה פועל הצמדת לדבריו,

קשר  על מצביעה והאדם האור לגבי רק נאמר זה שביטוי והעובדה נצחית,

המסגרת  את מהווים יחד שניהם שבהם; הנצחיות מימדי ובין ביניהם הקיים

הטוב  שהוא האלוהי, האור להיטיב: כדי כולה שנבראה ההוויה, של הבסיסית

האדם. – אותו לקבל שמיועד ומי האמיתי, 38הרוחני

כך  זה בניסוח דווקא שנכתב לעיל, שהובאה שיטתו פי על מפרש האלשיך

האור  – שונים אורים שני על לרמוז כדי פעמיים, נזכרה 'אור' שהמילה

המוחשי. והאור הרוחני

יפות': 'פנים בעל זאת הסביר אחר 39באופן

לרבות  – הארץ' 'ואת תולדותיהם, לרבות – ה⁄מים' "'את חז"ל: ְִֵֵֶַַָָָואמרו
ויום  יום וכל בתוכם, נבלעים והיו יד), א רבה בראשית (ע"פ תולדותיה"

יתברך ה' שדקדקו ציווה מה ליישב נראה ובזה כוחו. להוציא אחד לכל

שבכל  דהיינו אõר", "ויהי כתוב ראשון וביום כן", "ויהי כתוב יום ְְִִֵַַדבכל
שיהיה  לשמיים ההוא ביום יתברך ה' שציווה אלא נברא, היה כבר יום

היה  כבר יב), (א Łâא" הארץ "וõôצא בשלישי וכן המים, פני על ֵֶֶֶַָָרקיע
כן", "ויהי לשון ביה שייך שציווה נברא, כמו פעולתם וארץ שמיים שעשו ְִֵַ

לכך  חדש, דבר מאין יש יתברך ה' שהוציא ראשון ביום אבל יתברך. ה'

חדש  אור שנברא אõר", "ויהי שנתהווה כתיב "ויהי" לשון לומר ייתכן , ְִַ

נעילה 37. תפילת שלפני נפשי' 'ברכי בפיוט הלוי, יהודה רבי

.38358 עמ' להלן ראה זה בעניין להרחבה

(תצ 39. הורוביץ הלוי פנחס של "א-תקס "רבי ורבו המקנה', ו'ספר ההפלאה' 'ספר מחבר ה),

סופר. החתם



עולם |50 אור

(תהלים  וçעמד" צäה הäא וçהי אמר הäא "éי הכתוב: שאמר וזהו ֲִִִֶַַַַָָֹמחדש.
ובשאר  "וçהי ", וזהו מאין, יש מחדש שנתהוו ראשון ביום דהיינו ט), ִֶַלג

מכונם. על ויעמדו מתוכם, שיוציאו וארץ לשמיים צäה" "הäא ְִָהימים

" הביטוי משמעות כן לדבריו, שנעשתהויהי היא "‰ÏÂÚÙ‰,'ה עליה שציווה ©§¦¥
" בביטוי אך מיש; יש הוצאת אוֹר שהיא מתייחסויהי ההתהוות פועל "ÌˆÚÏ ©§¦©

נברא  שהאור משום הכתוב, כך נקט ובדווקא היצירה, לפעולת ולא האור

התהוותו. עצם את מתאר והפסוק מאין

��



אחד  51|יום

בּין  אלהים ויּבדּל טוֹב, כּי האוֹר את אלהים ויּרא ְְֱֱִִִֵֵֶַַַַָֹֹד.
החשׁךְ. וּבין ֵֶַֹהָאוֹר

"·BË Èk" ‰ÈÈ‡¯‰ ˙ÂÚÓ˘Ó¦
" בהם שנאמר בפרק המקומות משאר טוֹב בשונה כּי אלהים נוסף "ויּרא כאן , ©©§¡Ÿ¦¦

" האוֹר המושא: הרמב "את דרכים. במספר זה שינוי להסביר וניתן מסביר ", ן ¤¨
זה: שינוי מבאר כך ומתוך בפסוק, האמורה הראייה משמעות מהי

יקרא  הפועל אל הדברים הוצאת כי בראשית, במעשה הסדר אבל

ôדŁא  "וçאמר רקיע", יהי "וçאמר אõר", יהי אלהים "וçאמר – ְְְֱִִִִֵֶֶֶַַַַַָֹֹֹֹ'אמירה'
'ראייה'הארץ", יקרא ואם וקיומם בחפצו, עמידתם כי להורות והעניין, [...] ֶָָ

ויום  יום מעשה בכל אמר וכאשר לאין. יהיו – מהם רגע יתפרד החפץ

כאשר  ובשישי טõב", éי אלהים éל "וçרא את אלהים "וçרא הכל נשלם ְְֱֱִִִֶַַַַָֹֹ
"וçרא  האור: בהיות הראשון ביום אמר כן מאד", טõב והìה עłה ְְְִֵֶַַָָֹאŁֲר

לעד. בקיומו שרצה טõב", éי ִִֹאֱלהים

היה  טõב", éי אלהים "וçרא סתם אמר שאילו האõר", "את בכאן ְֱִִֶַַָֹוהוסיף
עמדו  לא כי הקיום, עדיין בהן גזר ולא והארץ, השמיים בריאת על חוזר

ובשלישי  רקיע, בשני נעשה בראשון הנברא החומר מן [=אלא] אבל ככה,

הקיום, בהם גזר ואז 'ארץ', ãשקרא היבשה ונעשית והעפר המים נפרדו

טõב". éי אלהים "וçרא בהם ְֱִִַַֹואמר

" טוֹב הביטוי כּי אלהים הקב ויּרא שהרי קושי, מעורר מה "" שכל יודע ה ©©§¡Ÿ¦¦
הרמב  מפרש לפיכך שייברא. בטרם עוד טוב הוא משמעה "שיברא זו שראייה ן

אינה  שההוויה הכתוב מלמד ובכך לדבר, מתמיד וקיום המשכיות כוח ©נתינת
הקב  של ברצונו תלויה היא רגע בכל אלא עצמה מצד גם "קיימת שכן ה;

בכך  כלומר כטוב, בראייתו צורך היה – מהברואים אחד כל שנברא לאחר

הרמב "שהקב  מסביר זה פי על קיום. כוח לו לתת ימשיך השוני "ה את ן

" התוספת האוֹר שבפסוקנו: טרם את שהם והארץ, השמיים את למעט באה " ¤¨
ולהמשיך  'טוב ' להיקרא ראויים יהיו שבו והמתקיים הסופי למצב הגיעו

כצורתם. להתקיים

המסר "הנצי  את הכתוב מדגיש זו תוספת שבאמצעות פירש, דבר' ב'העמק ב

שהם  אלא עצמם, מצד טובים שאינם בבריאה אחרים מפרטים שבשונה



עולם |52 אור

מצד  'טוב' הוא האור – שונות מסיבות הבריאה של הכללי למארג נצרכים

" והוסיף : שנקרא עצמו. כמו 'אור', שהוא ומועיל טוב דבר לכל שמכנים עד

(ע  ז דף בתענית כדאיתא 'אור' לעולם "גשם טוב  דמביא משום והיינו [...] ב)

לילה  לחשכת הצלחה והעדר המאיר, ליום הצלחה כל מכונה וכן [...]".

המלבי  זאת, להפך:"לעומת פירש ם

הוויה  שהיה אף לומר ורוצה טõב", éי אלהים "וçרא סתם אמר מקום ְֱִִַַֹבכל
ידי  על רק [אלא] חדשה הוויה שתהיה יצוייר שלא ליש, מיש מחודשת

ומחריבן" עולמות בונה היה "הקב"ה דרך על הראשונה, הצורה חורבן

ההעדר  שהיה אחר זאת בכל רע, הוא וההעדר ב), ט ז, ג רבה (בראשית

אמר  גדולה, יותר למעלה הבריאה התעלתה כך ידי ועל ההוויה לצורך

שאז  Łâא" הארץ "ôדŁא שאמר בעת למשל טוב. כי אלוהים ְֵֶֶֶַָָשראה
רק  והעדר, רע זה שאין ה' ראה צומח, ממנו וייעשה הדומם צורת ייעדר

מדרגה, העלאת היה שלא àאõר, אבל יותר. ומעולה שלימה והוויה ָטוב
שנתגשם  למטה, ברדתו שהיה ממה יותר מעולה היה בקודם האור כי

כי ונתעב  טוב, כי שראה סתם לאמר יכול לא הקודמת, ממעלתו וירד ה

מה  לפי האור", "את שראה אמר לכן בזה. הוטב לא הראשון המציאות

פה  להתקיים אפשר שאי השפל, העולם לצורך טוב" "כי עתה, שהוא

אחר. באופן

שנוצר  שלו והצמצום האידיאלי, הטוב הוא העליון הרוחני האור כלומר,

באופן  העולם קיום לשם נצרך היה שכך אלא בעצמו, טוב אינו הזה במאמר

" בסתם נכתב לא ולכן טוֹב המתאים, ""כּי נוסף אלא האוֹר , הזה את באור – " ¦¤¨
טוב. דבר יש ספציפי באופן

" נאמר לא החושך טוֹב על ""כּי שנאמר: כמו טוב, הוא שגם פי על ואף ויּרא , ¦©©§
את מאד Ïkאלהים טוֹב והנּה עשׂה –אשׁר החושך גם זה ובכלל לא) (פס' " ¡Ÿ¦¤¨£¤¨¨§¦¥§Ÿ

הוא  אך הכללית, ההוויה מתמונת חלק היותו מצד רק הוא שבו שהטוב מפני

זה. בעניין הרחבה לא) (פס' לקמן וראה עצמו. מצד טוב אינו

��



אחד  53|יום

Í˘ÂÁÏ ¯Â‡ ÔÈ·

" ההבדלה היתה החשׁמה וּבין האוֹר ?"בּין ¥¨¥©Ÿ¤

""רש  כתב: בערבוביא,י משתמשין שיהיו ולחושך לו נאה ואין טוב כי ראהו

בלילה  תחומו ולזה ביום תחומו לזה מפניו "וקבע נדחה שהחושך האור טבע .

הטבע  נקבע זו בהבדלה יחד. גם לשניהם קיום והיה זה, בשלב קיים היה לא

נפרדת; זמן יחידת תהיה מהם אחד ושלכל האור, מפני יידחה בכך 40שהחושך

חז  אמרו כך ועל והלילה, היום מעגל ע "נוצר יב (חגיגה הראשון "ל שביום א)

" לילה נבראו ומידת יום רש "מידת לדעת של ". תוצאה הוא הפסוק סוף י

אך  החושך, ובין בינו הבדיל ולכן טוב, כי האור את ראה אלוהים – תחילתו

הקיום "הרמב  כוח נתינת היא הראייה שונים: עניינים שני שאלו פירש ן

החושך. לבין האור בין הפרדה נעשתה – זאת ומלבד לעיל, כאמור  התמידי,

אך "הנצי  הקודם, את סותר בהכרח שאינו נוסף, באופן מפרש דבר' ב'העמק ב

כלל  מוסיף זאת, אגב יחד; התקיימו והחושך שהאור לומר צורך אין לפיו

מחודש: לשוני

הקב"ה מבדיל שעשה ולא מסך אור לא שאינו שעה באיזה והיינו ביניהם,

ברוך  המקום הטביע וכך השמשות. בין והוא החושך חושך, יהא שלא הוא

חושך. שנעשה עד והולך מתמעט האור יהא אלא האור, אחר תכף

זה  בין "המבדיל בלשון כתיב פעם בהבדלה המקרא בלשון מצינו והנה

שאין  היכן והיינו זה", ובין זה בין "המבדיל בלשון כתיב ופעם לזה",

יש  המבדיל שבעניין והיכן ב-ל', כתיב זה, ומעין זה מעין המבדיל בעניין

דשעה  כדברינו, הוא וכאן [...] זה". ובין זה "בין כתיב זה ומעין זה מעין

לחושך. קרוב ופעם לאור יותר קרוב פעם הוא ביניהם, ומבדלת המפסקת

שהוא  שכתבתי כמו ו'חושך' 'אור' המכונה דבר בכל הבריאה טבע וכך

יהיה  האופן ובזה ביניהם, מפסיק עת להיות הצלחה, והעדר הצלחה

הטבע. בדרך השינוי לסבול יכול האדם

בין  מחיצה יצירת אלא ערבוב הפרדת אינה האמורה ההבדלה זה, לפירוש

האור 40. עירוב למהות נוסף הסבר האור', בריאת 'זמן מאמר ועיונים', ב'הרחבות וראה

ביניהם. והההפרדה והחושך



עולם |54 אור

" בפסוק כמו הקּדשׁים השניים, קדשׁ וּבין הקּדשׁ בּין לכם הפּרכת "והבדּילה §¦§¦¨©¨Ÿ¤¨¤¥©Ÿ¤¥Ÿ¤©¢¨¦
הקב  לג). כו משניהם,"(שמות הממוזג ללילה, היום בין המבדיל מסך יצר ה

ונוח  הדרגתי ללילה מהיום המעבר את העושה השמשות', 'בין זמן והוא

לבריות.

��



אחד  55|יום

ערב  ויהי לילה, קרא ולחשׁךְ יוֹם לאוֹר אלהים ויּקרא ְְְְֱִִִֶֶֶַַַָָָָָָֹֹה.
אחד. יוֹם בקר ְִֶֶָֹוַיהי

˙ÂÓ˘‰ ˙‡È¯˜ ˙ÂÚÓ˘Ó

הבסיסי:"רשב  ברובד השמות קריאת משמעות את מפרש ם

בשעת  לאור לקרוא הקב"ה הוצרך למה – הפשט לפי עצמך על תמה

בדברי  רואים שאנו מקום כל רבינו: משה כתב כך אלא, 'יום'? יצירתו

הוא  כב), ח (בראשית "äתàŁי לא ולילה "ויõם כגון ו'לילה', 'יום' ְְְִַָָֹֹהמקום
'יום' מקום בכל הקב"ה אותו קורא ראשון, ביום שנברא והחושך האור

זו. בפרשה הכתובים אלהים" "וçקרא כל וכן ְֱִִַָֹו'לילה'.

הרמב  השמות, קריאת של במהותה טעם נתינת בו שאין זה, פירוש ן "לעומת

ולחושך: לאור המיועדים הזמנים תיחום היא זו קריאה שמהות מפרש

כשלבשו  בהם המוגבלת ההבדלה היא בכאן באלו 'קריאה' שעניין והנכון,

יהא  ולילה תחומך, יהא "יום ו): ג רבה (בראשית אמרו וכך צורתם.

תחומך".

מצינו  – לשונית מבחינה לא כי אם – פרשנית מבחינה לזה דומה הסבר

ע  ג (פסחים ""בתלמוד דיממא,א): אמצוותא ופקדיה לנהורא רחמנא קרייה

לח  רחמנא על וקרייה וציווהו לאור ה' [=קרא דלילה אמצוותא ופקדיה שוכא

הלילה] מצות על וציווהו לחושך ה' וקרא היום, רש "מצות שם ופירש י:"; ©©
אלא " 'יום', האור שם את שקרא דתימא הוא, שם קריאת לאו 'ויּקרא' ¨§¦©האי

דיממא  אמצוותא ופקדיה לבושו, מעטה מהוד שברא המאירה לבריאה קרא

שקרא  כמלך – 'קרא' בלילה; לשמש ציווה ולחושך ביום, לשמש ציווהו –©©
לפניו  שיבוא לאור לעבדו וציווה קרא אלוהים הוא: הפסוק פירוש זה, לפי – "

בלילה. לשמש – ולחושך ביום, ©©לשמש

נקבע  שהאור לומר מקום שאין נראה שכן הפשט, ברמת זה פירוש לקבל קשה

ליום  היום את היוצרים אלו הם והחושך האור שהרי בלילה, והחושך ביום

נראה, יותר הכתוב בפשט ללילה! הלילה בזמן ˘Á‡Ï¯ואת שובץ שהאור

וכן  'יום', של מהות לו ייחד דהיינו 'יום', זמן לאותו קרא ה' ביממה, מסויים



עולם |56 אור

המתבטאת  שונה, מהות ניתנה זמן שלכל היא הדבר ומשמעות ללילה;

זמן  הוא והלילה הפעילות זמן הוא שהיום כגון שונים, ומאפיינים בתכונות

הצמחים  החיים, בעלי האדם, גוף בהתנהגות טבעיים הבדלים וכן השביתה,

מידת  ובלילה החסד מידת שולטת שביום כגון – רוחניים והבדלים והאוויר,

" ליונתן: המיוחס בתרגום להבין ניתן זו כדרך וכדומה. לנהוֹרא הדין ה' ¨§¦¨§וּקרא
העולם], דרי בו שיעבדו [=ועשאו עלמא דיירי בּיהּ למפלח ועבדהּ ¨§©¥§©¥©§¦§¥§©§¨¨§יממא
בו  שינוחו [=ועשאו בּריּתא בּיהּ למינח ועבדיהּ ליליא קרא ¨¨¦§¥©¥§¥§©§¨§¥¨¨¨£©§ולחשׁוֹכא

."הבריות]

��

"¯˜· È‰ÈÂ ·¯Ú È‰ÈÂ"©§¦¤¤©§¦Ÿ¤
" עזרא: אבן כתב ו'בוקר' 'ערב' השמות חושך,בפירוש מטעם קרוב – ¤¤'ערב'

בינות  לבקר אדם שיוכל ערב, הפך ו'בקר' הצורות. בו שנתערבו כך ¤Ÿונקרא
הגורם הצורות  שבו, החושך מפני כך נקרא שהערב הדבר קרוב כלומר – "

והכרת  בקרה מלשון הוא ובוקר האדם, בעיני כמעורבבים להיות למראות

האור. בשעת שמתאפשר כפי בבהירות, הדבר

שהתחילה  היממה , סיכום מהווה הפסוק של זה שחלק היא הפשוטה ההבנה

" נשלם היום ובסיום לבוקר, והמשיכה אחד מהערב קושי "יוֹם שישנו אלא . ¤¨
" לכתוב יותר מתאים היה לפיה שכן זו, יום בהבנה ויהי לילה ניסוח ויהי – "

רד  כולה! היממה את ערב "הכולל נקרא כולו הלילה שגם בכך זאת מתרץ ק

תחילתו, רק מתרץ 41ולא כך) נקראת היום תחילת רק (שבוודאי הבוקר ולגבי

""רד 41. מסביר: יום ק שלושים כל שנקרא כמו תחילתו, שם על 'ערב' נקרא הלילה וכל

כ  א' (שמואל חדשׁ' 'מחר שאמר: כמו 'חודש', שנקרא תחילתו שם על 'חודש' ¤Ÿ¨¨מהלבנה
הלבנה  אור אז שיתחדש לפי הנחת "יח), שכן לכאורה, לדחות אפשר מ'חודש' הראיה את .

כולו  והחודש ההתחדשות, זמן שהוא כיוון 'חודש' נקרא החודש שראש היא שמניח היסוד

" בביטוי דווקא משתמשת התורה אך שמו. על כך כח חדשׁיכם ÈL‡¯·eנקרא י; י (במדבר " §¨¥¨§¥¤
חודש'. 'ראש נקרא וראשו הימים, שלושים כל הוא 'חודש' של המקורי שהמובן הרי – יא)

כך  נקרא החודש ראש ועצמאיים: מקוריים ושניהם מובנים שני 'חודש' למילה כן, אם

בכל  מתחדש עצמו שהוא מפני כך נקרא כולו החודש וכן ההתחדשות, זמן שהוא מפני

לבנה. הקפת



אחד  57|יום

להשתמש  יכל לא ליממה, ביחס 'יום' במילה הכתוב כאן שהשתמש שמכיוון

'בקר'. נאמר ולכן האור, שעות של במובן גם זו ¤Ÿבמילה

זה:"רשב  לפסוק חדשני פירוש מציע ם

ראשון  יום שהעריב – ערב" "ויהי אלא יום" ויהי לילה "ויהי כאן כתיב ְִֶֶַאין
הרי  השחר. עמוד שעלה לילה, של בוקרו – בקר" "ויהי האור, ְִֶַֹושיקע
ŁŁת  ["éי הדיברות בעשר הקב"ה שאמר ימים הו' מן א' יום ִֵֶהושלם
התחיל  כך ואחר יא)], כ (שמות הארץ" ואת ה⁄מים את ה' עłה ְִִֶֶֶַַָָָָָיָמים
והבוקר  שהערב לומר הכתוב בא ולא רקיע". יהי אלהים "וçאמר שני, ְֱִִִֶַַָֹֹיום
שהבקיר  ימים, שישה היו היאך אלא לפרש הוצרכנו לא כי הם, אחד יום

שני. יום והתחיל אחד יום נגמר הרי הלילה, ונגמרה יום

נכתב "רשב  בראשית שמעשה א), (פס' לעיל שהובאה שיטתו פי על מפרש ם

שהקב  הדיברות בעשר לאמור לפי "כפירוש ימים; בשישה העולם את ברא ה

את  לציין אלא הקודם, כפירוש יממה, מהי להגדיר מטרה כל לפּסוק אין ¨זה,
בעשר  שנזכרו הימים מששת חלק המהווה אחד, יום נשלם שבו השלב

הכתוב. מציין זאת ואת אחד, יום נשלם – הבוקר האיר שבו ברגע הדיברות.

היא  הבא היום של הבוקר והארת היממה, אמצע הוא ה'ערב' שלב לפירושו,

מלילה  מורכבת שהיממה המקובל, מהפירוש בשונה הקודמת. היממה סיום

רשב  לפירוש שאחריו, שאחריו."והיום והלילה מהיום מורכבת היממה ם

למעשה  כהלכה ולא בלבד הכתוב לפשט כפירוש נכתבו שהדברים כמובן

המקובלת. להלכה 4243בניגוד

��

שיי 42. לציין יש כי של אם רבו  הורוביץ, הלוי פנחס רבי הלכתיות; השלכות לכך וישנן תכן

קידושין  על המקנה' וב'ספר ב, יא ושמות כב, ח בראשית יפות' (ב'פנים כותב סופר, החתם

ע  ד "לז בתוד "ב, ""ה הפסוק סמך על בעיקר – ממחרת) ישׁבּתוּה לא ולילה (בראשית ויוֹם " §¨©§¨Ÿ¦§Ÿ
המבט  כמו שלפניו, היום אחר הלך הלילה הלכתית מבחינה תורה, מתן שעד – כב) ח

מסויימים. דינים לגבי נח לבני למעשה נוגע והדבר הימים, התחלפות על האדם של הטבעי

רשב 43. שפירוש חיבור "ייתכן – השבת' 'איגרת את בכתבו עזרא אבן לעיני שהיה הוא ם

" שם: בדבריו מתאר וכך זה. פירוש לשלול והנה שנועד בחלום ואראה [...] השבת בליל

ששלחה  האיגרת זאת קח אלי ויאמר ויען חתומה, איגרת ובידו גבר כמראה לנגדי עומד

לחלל  כתוב ושם / ספרים ביתך אלי באו אשר בך, נמצאה שגגה 'בזקנתך :[...] השבת ¥אליך
כל  אלי ותשלחם אמונה, דרך איגרות לחבר / נדרים תידור ולא תחשה ואיך שביעי, ¥ליל



עולם |58 אור

"„Á‡ ÌBÈ"¤¨
" נכתב אחד מדוע "יוֹם ולא ראשון " הימים?"יום לשאר בדומה , ¤¨

""רש  ח): (ג רבה בראשית פי על פירש הקב י שלא "שהיה בעולמו, יחיד ה

שני  יום עד המלאכים הרמב "נבראו כתב הפשט דרך על אך ;"" ייתכן ן: לא

לשני  קודם הראשון כי השני, נעשה לא שעדיין בעבור ראשון', 'יום לומר

שני  על יורה לא וה'אחד' נמצאים, שניהם אבל במעלה, או כלומר במניין – "

שי  אחרי יום רק היה טרם הראשון ביום אך 'ראשון', הוא הראשון – שני ש

'ראשון'. הוא יהיה אליו שביחס שני

" יצחק': 'עקידת בעל כתב הפשט דרך על נוסף במה פירוש כי לומר שהכוונה

ונגמר  נברא – אחריו שנברא האור שנמשך ובמה שקדם החושך מזמן שנמשך

שלם  אחד רק "יום נועד המספר שבהם הבריאה ימי משאר בשונה כלומר, .

והיום  שהלילה – נוספת משמעות ישנה כאן הימים, בסדר מספרם את לציין

" של יחידה יצרו אחד יחד שלם.יוֹם " ¤¨

של  והיחיד האחד היום זהו שאכן והוא נוסף, באופן זאת להסביר ניתן

‰‡È¯·‰ בהם שנוצרו הדברים – הימים ובשאר מאין, יש הכל נברא בו שכן ,

כדעת  מאין, בריאה בהם היתה לא אך המוגמרת צורתם את אז קיבלו רק

רש  פירש שכמותה ד, (יב רבה בבראשית נחמיה יד)."רבי בפסוק י

""רמ  זו: שאלה על כתב וואלי היום ד [של חשיבותו מפני הוא הטעם כי דע

האחד  אל יותר שנדבק לפי ועוד, יומין. בכולהו דאזיל יומא דאיהו הראשון],

הוא  חסד חפץ כי ""המיוחד, – הראשון הסברו בכל . שמהלך היום שזהו

אל  אתמול תלמידיך הביאו אשר את לה הוגד הגד השבת, ציר אלי ויאמר ויען ©העברים '.
רוחי  ותתפעם ואיקץ, [...] השבת ליל את לחלל כתוב ושם התורה, פירושי ספרים ביתך

בוקר', ויהי ערב 'ויהי פירוש כתוב שם והנה הלבנה, לאור הספרים חוצה ואוציא [...] עלי

היום. אחר הולך הלילה כי שלם, אחד יום עלה אז שני יום בוקר היה כאשר כי אומר והוא

ולא  אחת שבת לחלל טוב אמרתי כי הפירוש, זה קרעתי וגם בגדי, קרעתי קט וכמעט

לעיני  שנת אתן אם נדר ואדור [...] הרע הפירוש זה יראו אם הרבה  שבתות ישראל יחללו

[...] התורה יום ראשית מתי לבאר ארוכה איגרת אכתוב עד הקודש יום צאת אבן "אחר .

הלכתית; כאמירה לומדיו ידי על יתקבל זה שפירוש החלום, בעקבות בצדק, חשש עזרא

רשב  כאמור, כלל."אך לכך כיוון לא עצמו ם



אחד  59|יום

שהצענו.הימים  להסבר מתאים נראה – מה 44" על מבוסס השני הסברו

ובכך  החסד, מידת האירה הבריאה של הראשון שביום לבאר שם שהאריך

הקב  – ל'אחד' דומה ש "היה הוא "ה, חסד ."חפץ

שהזכרת  – לפשט ביותר הקרובה הדרך זוהי ולכאורה – להסביר ניתן עוד

היום, לעצם מתייחסת אינה יום, כל מלאכת בסיום הסודר במספרם הימים

" כגון: שחלפו, הימים את למנות עניינה רביעי אלא יוֹם בקר, ויהי ערב ,"ויהי ©§¦¤¤©§¦Ÿ¤§¦¦
" נאמר לא לפיכך ימים. ארבעה עברו ראשון כלומר: הכתוב "יום שאין מפני ,

אחד, יום עבר – שחלפו הימים את למנות אלא היום, עצם את לתאר בא

הידיעה, בה' שהוזכר השישי, היום זה מכלל (יוצא הלאה. וכן שני, יום עבר

לא.) בפס' שיתבאר כמו

��

יומין'44. בכולהו אזיל 'יומא מכונה התחתונות, הספירות משבע הראשונה החסד, ספירת

הספירות. יתר עם גם משתתפת שהיא משום א), פרק הסוכות, שער חיים, עץ פרי (ראה

מלווה  ופעולתו החסד, ספירת כנגד הוא הבריאה ימי משבעת הראשון היום לכך, במקביל

שלאחריו. הימים פעולות את





םוי

ינש





שני  63|יום

מבדּיל  ויהי המּים, בּתוֹךְ רקיע יהי אלהים: ויּאמר ְְְֱִִִִִִִֶַַַַָָֹֹו-ח.
בּין  ויּבדּל הרקיע, את אלהים ויּעשׂ למים. מים ְֱִִִִֵֵֶַַַַַַַָָָָֹבֵּין
מעל  אשׁר המּים וּבין לרקיע מתּחת אשׁר ֲֲִִִִֵֵֶֶַַַַַַַָָהַמּים

ע  ויהי שׁמים, לרקיע אלהים ויּקרא כן. ויהי רב לרקיע, ְְְֱִִִִִִִֵֶֶַַַַַָָָָָָָֹ
שׁני. יוֹם בקר ְִִֵֶֹוַיהי

ÌÈ�Â˙Á˙‰Â ÌÈ�ÂÈÏÚ‰ ÌÈÓ‰Â ÚÈ˜¯‰ ˙Â‰Ó

ה  מהו הפשט: ברמת בסיסיות שאלות מעוררים אלו העומד רקיע "פסוקים " ¨¦©
המּים " ֹהרקיע "בּתו בין היחס מהו כן, כמו ושמעליו? שמתחתיו המים ומהם , §©¨¦

" כאן הראשון?שׁמים הנקרא ביום כבר שנבראו השמיים לבין " ¨¨¦

א "רש  בפסוק שנזכרו השמיים הוא זה רקיע שאכן כתבו נוספים ומפרשים י

ונמתח. ורודד  נרקע או התחזק, השני שביום אלא הראשון, ביום 45ונבראו

השמיים  כיום, לנו המוכרת והמציאות הפשט דרך שעל לעיל הערנו כבר אך

אלא  הללו, הפעולות בהן שנעשו לומר שניתן מוחשיים עצמים אינם והרקיע

מסויימים. בגוונים בעינינו הנראה הארץ כדור את הסובב המרחב עצם 46הם

ורד  עזרא אבן של פירושם  יותר הולם הפשט שברמת נראה ש "לכן הרקיע "ק,

האוויר  האחרונים הוא אלו א; שבפסוק השמיים עם מזוהה זה רקיע אין – "

היום  שבפסוקי הרקיע ואילו הראשון, ביום לעיל שביארנו כפי היא מהותם –

" ונרקעה שנמתחה האוויר שכבת הוא המּים השני ֹזאת,47."בּתו להבין כדי §©¨¦
ש  נאמר ב שבפסוק אלהים "ניזכר "רוּח היתה המּים " פּני על הארץ מרחפת – " ©¡Ÿ¦§©¤¤©§¥©¨¦

ברמב 45. הובאו א, (ד רבה בראשית מדרש ""כדברי ביום ן): שמיים היו לחים אמר: רב

יעשה  אמר: סימון ברבי יהודה רבי הרקיע. יחזק – רקיע' 'יהי קרשו, השני וביום ¥©¡¤©¦¨¦§הראשון,
ג) לט (שמות הזּהב' פּחי את 'וירקּעוּ אמר: דאת כמה הרקיע, ."מטלית ©§©§¤©¥©¨¨

חז 46. מדרשי שכתב "ואת כמו נסתרות, על כרומזים לראות יש זה מסוג באופנים המפרשים ל

הרמב  ""כאן מעש ן: מעניין שהעניין וזה דבר, בו שאכתוב ממני תקווה ואל הוא, בראשית ה ¦©¤
התורה  מסתרי ."הוא

.47" המקראי הביטוי את לבאר ניתן זה פי השמיים על ושמי 33)השמיים עמ' לעיל (ראה "

ביום  שנבראו השמיים הם השמיים שמי ואילו זה, בפסוק האמור הרקיע הם שהשמיים כך

הראשון.



עולם |64 אור

היה  המים גובה כי נלמד השני היום ומפסוקי במים, כולה מוקפת היתה

אוויר  שכבת עשיית מתוארת אלו בפסוקים כיום. הרקיע גובה מעל עצום,

המים  כולל המים, של הכללי לגובה ביחס אך רבים, קילומטרים (שגובהה

את  שכיסו המים בתוך המרוקעת ומרודדת) מרוקעת כשכבה היא שמעליה,

שמתחתיה. אלו לבין שמעליה המים בין הפרדה יצרה ובכך הארץ, כדור

הארץ, כדור פני שעל הימים מי הם לרקיע שמתחת שהמים נפרש, זה לפי

את  המקיפות בשכבות המצויים האדים הם לרקיע שמעל המים ואילו

כוכבים  פני ועל בחלל המצויות העצומות הקרח שכבות וכן האטמוספירה,

מסויימים.

רד  פירש זה הופמן:"כעין צ

השיטוח, – פירושו לרדד, וגם לפרוש כלומר רקע, השורש מן ִַָ"רקיע",
"ועõף  – לכך וראיה הארץ. כדור את המקיפה האטמוספירה ְהאוויר,
מכנה  שבהם מקומות הרבה ועוד כ), (פס' ה⁄מים" רקיע ïני על ְְִִֵֵַַַָָיְעõפף...
ועוד). ב ט, ג; ז, (בראשית ה⁄מים" "עõף שבאוויר הציפורים את ִַַָהכתוב

לדק, השמים את לעיתים מדמה הכתוב (ישעיהו ואם דקיק צעיף למין ֹ
אין  הרי יח), לז (איוב מוצק לראי או ב), קד (תהלים ליריעה או כב), מ

העיניים. מראה לפי הדברים את המתארים ציוריים ביטויים אלא אלה

כאדים, עלה המים מן שחלק כך ידי על – למים" מים àין מבâיל ְִִִִִֵַַָָ"ויהי
המחיצה  את האטמוספירה היוותה כולה, הארץ את כיסה המותר ואילו

ממעל. אשר המים ובין הארץ על אשר המים שבין

מובנים  שני לכלול עשויה שהיא ראינו לחושך האור בין ההבדלה בעניין לעיל

ניתן, כאן גם הפרודים. בין חציצה ונתינת שונים, לתחומים הפרדה יחד: גם

נפרד  תחום קבע הרקיע אלו: מובנים בשני ההבדלה את לפרש זו, דרך לפי

חוצץ  היה עצמו הוא זאת ומלבד שמתחתיו, למים נפרד ותחום שמעליו למים

הבדלה  שלישי: מובן גם כוללת שההבדלה לפרש ניתן כאן ביניהם. ומבדיל

במקום  רק לא שמעליו לאלו שתחתיו המים בין חילק הרקיע – הדבר במהות

הימים  הם שכן נוזלי, צבירה במצב הם שתחתיו המים במהות: גם אלא

עם  המעורבים אדים, כאמור הם שמעליו והמים הארץ, שבכדור והנהרות

אחרים. רבים ויסודות גזים

��



שני  65|יום

"ÌÈÓL" ÚÈ˜¯Ï ‰‡È¯˜‰ ˙ÂÚÓ˘Ó¨¨¦
לנתינת  מעבר  כאן אין הראשון, היום של השמיים הם אלו ששמיים ¥למפרשים

רשב  כפירוש טכנית אותם "שם אלו אין אם אך ה. בפסוק לעיל שהובא ם

ואלו  שם, שפירשנו כמו היא משמעותם א שבפסוק אלו אלא שמיים,

שם  שקריאת הרי הארץ, כדור סביב הרקועה האוויר שכבת הם שבפסוקנו

שם  על קרויים שהם בכך מהותם, על ללמד באה האחרונים לאלו 'שמיים'

שכלפי  היא, הדבר ומשמעות היקום; כל את המקיפים הראשוניים, השמיים

אין  מרחב עוד שקיים פי על אף סופי, האין כמרחב נראה הרקיע הארץ יושבי

העצום  המרחב הראשוניים, השמיים א. שבפסוק השמיים והוא לו מעבר סופי

וכל-יכולתו  אין-סופיותו, נצחיותו, את הגשמי בעולם מבטאים – היקום של

הנראה  – יחסית המצומצם – ברקיע ניכר זה ביטוי הבריות וכלפי הבורא, של

לעיניהם.

א,"הרמב  שבפסוק השמיים בפירוש שכתב הדרכים אחת פי על כאן פירש ן

: הרוחניים העליונים השמיים שהם

ולכן  הראשונים, העליונים השמיים כשם 'שמיים' הכדורים לאלו גם וקרא

(פס' ה⁄מים" àרקיע אלהים אתם "וôçן Łמים': 'רקיע בפרשה ְְֱִִִִִִִֵַַַַַָָָָֹֹיקראם
שקראם  הרקיעים [=אלא] רק 'השמיים', בשם הנזכרים שאינם לבאר יז),

'שמיים'.

שנבראו  הרוחניים השמיים שם על כך נקראו הפיזיים השמיים כלומר,

שמשמעות  דומה, באופן זו לדרך גם לפרש נראה הראשון. ביום זה) (לפירוש

הנראה  האטמוספירה שכבת  גבול דהיינו לעיניים, הנראה שהרקיע היא הדבר

משכן  מקום שהם העליונים, כשמיים הגשמי בעולם משמש מלמעלה, כפרוש

את  השמיימיות, את העולם יושבי לעיני מייצגים הגשמיים השמיים ה'; כבוד

בו  הנראים הכוכבים וכל והרקיע שמעליהם; העולם את האלוהות, מקום

צבאם. וכל העליונים לשמיים וסמל משל מהווים

��



עולם |66 אור

"ÔÎ È‰ÈÂ"©§¦¥
את  עשה שה' נאמר שכבר לאחר אלו מילים להוסיף הפסוק צריך מדוע

מאמרו? את וקיים הרקיע

הרמב  ""כתב כתוב ן: הימים בשאר כי [...] עולם ימי כל תמיד כן שהיה לומר

אבל  האמירה, אחר תיכף מיד כן שנהיה לומר כן', 'ויהי האמירה אחר ¥¦§©[מיד]
'ויּעשׂ' כתוב אלהים' 'ויּאמר אחר ביטוי "כאן של משמעותו שונה לפירושו, . ©Ÿ¤¡Ÿ¦©©©

מיד  מופיע הביטוי בהם שכן הבאים, הימים בתיאורי שבהופעתו מזו כאן זה

מלבד  עשייה של נוספת בפעולה צורך היה שלא לציין ובא ה', אמירת לאחר

הדבר, לעשיית הביאה – האלוהי הרצון דהיינו – האמירה עצם אלא האמירה,

" נאמר מכן הסדר ויּעשׂולאחר בפסוקנו אך העשייה. אופן את לפרט כדי " ©©©
ו  כן "הפוך הביטוי ויהי שכוונת לפרש צריך ולכן העשייה, תיאור לאחר נאמר " ©§¦¥

ש  כך – לעד זה באופן קיים להיות המשיך שהרקיע לשון ויהי "היא אינה " ©§¦
מתמדת. הוויה לשון אלא הימים, כבשאר התהוות,

��



שני  67|יום

מקוֹם  אל השּׁמים מתּחת המּים יקּו וּ אלהים: ויּאמר ֱִִִִִֶֶַַַַַַַָָָֹֹט.
כן. ויהי היּבּשׁה, ותראה ְְִֵֵֶַַַָָָָאֶחד,

את  כיסו שהמים משום המים, פני על מרחפת היתה הרוח ב, בפסוק כאמור

" נאספים המים זה, בפסוק הכדור. כל פני על אחד היבשה מקוֹם וכך אל " ¤¨¤¨
נעשה? זה כיצד היבשה. נראית

˜"„¯ ¯·Ò‰

רד  ק:"מתאר

הארץ, כל פני את מכסים והמים כבקעה מישור הארץ כל היתה בשלישי

וגבעות וכשיצ  הרים הארץ מקצת עלו – הëים" äוñי" הגבורה מפי הדבר ִִַַָא
ארץ, של תוכה ועלה עמקים עמקים ונעשו הארץ פני על ונתפזרו

ומה  יëים". קרא הëים "äלמקוה שנאמר לעמקים, ונקוו המים ְְִִִֵַַַָָונתגלגלו
להם. מיוחד מקום אל לומר: רוצה אחד", מקõם "אל ֶֶָָשאמר

וממילא  אחידה, לא נהייתה שהטופוגרפיה בכך ביבשה נעשה השינוי לפירושו,

העמוקים. המקומות אל המים 48נקוו

Ì"È·ÏÓ‰ ¯·Ò‰

היה "המלבי  המים יסוד השלישי היום עד ולדבריו שונה, באופן פירש ם

הקב  ציווה השלישי וביום האוויר, ביסוד זה "מעורב ייפרדו אלו שיסודות ה

מפלס  מכך כתוצאה למעלה. יעלה והאוויר למטה יישארו שהמים כך מזה,

ובלשונו: התגלו. היבשה ופני הנמוכים, במקומות נקוו המים ירד, המים

פעמים  מאות כמה כמותם והיו הרוח, ביסוד ממולאים אדיים המים שהיו

[...]" ב): (ה רבה בבראשית שנאמר וכמו [...] פשוטים כשהם שהם ממה

מתירן  – למקומן המלך נצרך בטרקלין, מונחות נפוחות נודות לעשר משל

מלאים  היו שהמים לומר רוצה אחת", בזווית ומסלקן רוחן את ומוציא

כמותם. ונתמעט מהם הרוח הוציא [...] ַרוח

הרמב 48. בדברי במעט "וראה שונה באופן שפירש ן



עולם |68 אור

העפר, מן המים את  להפריד ציווי עוד  היה הŁàçה" "ותראה שאמר ְֵֶַַָָָובמה
המים  שיסוד היינו תהõם" ïני על üŁוח" שכתוב שמה אמרנו ְְְֵֶַשכבר
המים, מיסוד הרוח יסוד שהפריד ואחר העפר, ביסוד מעורב היה למטה

ותראה  העפר מיסוד המים יסוד שייפרד ציווה ה'תהו', את תיקן ובזה

'חרבה', היא הלחה שהאדמה 'חרבה', ובין 'יבשה' בין הבדל שיש ָָָהיבשה;
ובזה  'יבשה', שתהיה עד העפר מן והלחות המים יסוד שייפרד וציווה

ב. בפסוק שכתבתי כמו ה'בהו', את 49תיקן

.4939 עמ' לעיל כמובא



שני  69|יום

קרא  המּים וּלמקוה ארץ, ליּבּשׁה אלהים ויּקרא ְְְֱִִִִֵֶֶַַַַַָָָָָֹי.
טוֹב. כּי אלהים ויּרא ְֱִִִַַֹיַמּים,

˙ÂÓ˘‰ ˙‡È¯˜ ˙Â‰Ó

הפירוש; דרכי אותן קיימות כאן גם ה, שבפסוק השמות לקריאת בדומה

""רשב  כתב: מקום כמ ם בכל 'ארץ' שקרויה היא היבשה למעלה, שפירשתי ו

הרמב "בתורה  אך מהותי:"; דבר על ללמד כדי זו שם בנתינת שיש פירש ן

יבשה, היא העפר מן המים בהפרד כי 'יŁàה', לה הראוי שמה כי ֵַָָיאמר
כי  והטעם, בראשון. הנברא היסודות כלל כשם 'ארץ' אותה  יקרא אבל

זולתו. בוראו מכיר בתחתונים שאין לאדם, יישוב שתהיה נבראו, בעבורה

החומר, יסודות כל את כוללת שם האמורה ש'ארץ' א, בפסוק פירושו פי על

הרמב  כאן זו "מפרש שם על 'ארץ' נקראה והמוצקה היבשה שהקרקע ן

התכלית  כולה: הבריאה למטרת הנוגע יסודי רעיון מתבטא ובכך א, שבפסוק

שהוא  האדם, פעילות מקום היבשה, היא החומרית הבריאה כל של והמרכז

אלא  נברא לא והכל בוראו, את שמכיר הגשמי בעולם היחידה הברייה

בשבילו.

היא  השם שקריאת לפרש ניתן כאן גם ה, בפסוק שנתבארה לדרך בדומה

כרמב  לא והתפקיד; המהות מקום "נתינת היא שהארץ מפני שלדבריו ן

לבעלת  אותה שעשתה היא היא השם קריאת – להפך אלא כך, נקראה היישוב

הקב  נתן השמות בקריאת זו. המים,"מהות ולמקווה ליבשה נפרדות מהויות ה

בפסוק  הנקרא הגשמי העולם עיקר דהיינו 'ארץ', תהיה שהיבשה שקבע בכך

לארץ. בחשיבותו וטפל ליישוב, ראוי בלתי יהיה המים ומקווה 'ארץ', א

רש  פירש זו בדרך הירש:"ואכן ר

'ארץ' להיות היבשה תפקיד 'ארץ'!, עליה: וציווה המוצקה ליבשה קרא ה'

בייחודם  יצורים יתקיימו ועליה בכוחה בה, הארץ; ייעוד את ולהגשים

אלא  אינם הנוזלים, המים, לארץ. האופיינית התכונה זו והן הנבדל,

מאגר  תהיו אל 'אפיקים'! 'ימים'! קרא: המים למקווה ואילו לכך. הכשרה

ימים  היו שונים; באפיקים והתכנסו היבשה, אל פרצו אלא מים, של ֱאחד
היבשה. את וחלקו ימים

��



עולם |70 אור

'ÌÈnÈ'Â 'ı¯‡' ˙ÂÓ˘‰ ˘Â¯ÈÙ¤¤©¦

'ı¯‡'¤¤

רד  כתב לשונית מבחינה 'ארץ' המילה מלשון"בפירוש שהיא È¯,50ˆ‰ק ¤¤
שהיא  פירש ד) (בפס' בחיי ורבינו סביבה; רצים השמיים וצבא שהכוכבים

הרמב ¯ˆÔÂמלשון דברי מרכז "(וברוח היא שהיבשה-ארץ לעיל, שהובאו ן

" יתברך ההוויה): ה' רצון נשלם שבה לפי 'ארץ', יבשה נקראת זה מפני ואולי

במציאות  ."וכוונתו

אבח  את לשלב רד ניתן של הלשונית הרמב "נתו של הרעיונית דרכם עם ן "ק

ומשמעות  רצון; מלשון וגם ריצה מלשון גם היא שארץ ולפרש בחיי, ורבינו

ואידיאלי  שלם שהוא המלאכים, עולם העליון, העולם שלעומת היא, הדברים

העולם  ומתקדם; מתפתח דינאמי, הוא הגשמי העולם – סטטי גם וממילא

ריצתם  ידי על נעשית זו עולמית וריצה ומגמתו, ייעודו לעבר ורץ נע תמיד

מעשיהם  שבאמצעות עליו, השוכנים האדם בני של התמידית ותנועתם

אל  נעה העולם של ההיסטורית ריצתו בעולם, מובילים שהם והתהליכים

על  היבשה, הוא האדם פעילות מקום הסופית. ושלימותו הייעודית מגמתו

האלוהי  הרצון מתקיים ובכך כולו, העולם את מריץ הוא עליה ריצתו ידי

ותתעלה. תתקדם שההוויה

'ÌÈnÈ'©¦

רש  'ימּים', המילה לשון "את שזוהי הפשוטה כהבנה פירש המדרשים פי על י ©¦
ואף  אחד, ים הם כן ואם מחוברים הימים שכל פי על ושאף 'ים', של רבים

הימים  נקראו בטבעו שונה ים שכל מכיוון – יחיד בלשון 'מקוה' נאמר ¥§¦בכתוב
רבים. בלשון

הרמב  יחיד:"אך בלשון היא 'ימּים' שהמילה פירש ¦©ן

המקווה  שקרקע לפי מים', 'ים הוא כאילו 'יëים' המים למקווה ִַוקרא

'ארץ'50. שורש השורשים, ספר



שני  71|יום

הõרד  הçם "ואת וכן ט). יא (ישעיה מכíים" לçם "ëéים כדכתיב 'ים', ְְִִִֶַַַַַָָנקרא
ייקרא  גדול מים מקווה שהוא מפני כי יז), טז ב' (מלכים הàקר " ַַָָמֵעל

כן.

זאת  (ומוכיח שתחתיהם הקרקע אלא עצמם המים אינו 'ים' לפירושו,

שהוא  שלמה, שעשה מהים וכן הים, את מכסים המים – בישעיהו מהפסוק

כצירוף  עצמם, הים למי כינוי הוא ו'ימים' מים), שהכיל גדול נחושת כלי

נקווים  שבה הקרקע אינו בפסוק הנזכר המים' 'מקווה מים'. 'ים המילים

מים  – 'ימים' נקראו שהם בה, הנקווים המים אלא 'ים', הקרויה המים,

הים. בתוך העומדים

הרמב  של הנחתו את מקבלים אחרים אך "מפרשים הקרקע, הוא ש'ים' ן

האמור  המים' 'מקווה לכך ובהתאם ים, של רבים הוא ש'ימים' מפרשים

תרגם  גם כך המים; נאספים שבה הקרקע אלא הנקווים המים אינו בפסוק

" מיא È·ÏÂ˙אונקלוס: –כנישות "ÌÂ˜Ó.המים התאספות

בחיי: רבינו זאת ניסח וכך

הדגים  בברéת וכן [...] החפירה על אם כי המים על נקרא הים Łם ְִֵַאין
ביאר  כב), (פס' ëçàים" הëים את äמלאä" אמר: חמישי ביום התנינים ְִִִֶַַַַאו

רבים". שהם לפי ים, ולא 'יëים' [...] בימים. עומדים המים ִַכי

��





םוי

ישילש





שלישי  75|יום

מזריע  עשׂב דּשׁא, הארץ תּדשׁא אלהים: ויּאמר ְְֱִִֵֵֶֶֶֶֶַַַַָָֹֹיא.
הארץ, על בוֹ זרעוֹ אשׁר למינוֹ, פּרי עשׂה פּרי עץ ְְְְֲִִִֵֶֶֶַַַָָֹזֶרע,

כן. ְִֵוַיהי

המשכיותה  ואופן הארץ פני שעל הצמחייה כל צמיחת גלומים זה בפסוק

" הייחודי הפועל פירוש מה שאלות: מספר מעורר והוא ,"תּדשׁא התמידית, ©§¥
" ו דּשׁא מהם ""עשׂב "" הכפילות פשר מה פּרי , עשׂה פּרי פירושן "עץ ומה , ¤¤¥¤¥§¦Ÿ¤§¦

" המילים של הארץ המדויק על בוֹ זרעוֹ ."אשׁר £¤©§©¨¨¤

'·NÚ'Â '‡Lc' ,'‡L„z'©§¥¤¤¥¤

Ô"·Ó¯Â ˜"„¯ ˙ËÈ˘

מהתבוננות  אך דשא'; 'תצמיח הוא 'תּדשׁא' הפועל שפירוש נראה ¥§©לכאורה
ל  גם מתייחס זה שפועל רואים הפסוק פּרי "בהמשך מוביל "עץ זה נתון ; ¥§¦

לצמיחת  דווקא  ולאו כללי, באופן לצמיחה מתייחס 'תּדשׁא' שהפועל ¥§©להבנה
דשא.

רד  פירש זו ק:"בדרך

[...] בעשב הפעולה תחילת הוא והדשא דשא, תוציא – 'ôדŁא' ְֵַופירוש
כשיגדל, 'עłב' שיהיה 'Łâא' – עłב" "Łâא [...] גדול. כשהוא נקרא ֵֵֶֶֶֶֶֶועשב

ïרי'. 'עץ כן גם ותדשא [...] גידולו, בסוף – זרע' 'מזריע ְְִִֵֶַַַויהיה

הרמב  פירש דומה ן:"באופן

'ôדŁא  יאמר ולכן המזריע, הגדול הוא ו'עłב' הצומח, הקטן הוא ְֵֵֶֶֶַ'Łâא'
'דשא' יקרא הארץ מן הצומח קטן וכל 'תעשיב'. לומר ייתכן ולא ֶָהָארץ',
"תדשא  אמר לא כי ïרי", עץ הארץ... "ôדŁא יימשך ולכן באילנות, ְְִֵֵֶַָָאף

עשב, דשא דŁאäותוציא הארץ "éי וכן צמיחה. כטעם הוא והנה פרי". ְִָעץ
כב). ב (יואל "õפרי נłא עץ éי מדàר 51נאõת ְְְִִִֵָָָ

ש "הרמב 51. מבין מדבּר "ן נאוֹת ו דשׁאוּ פריוֹ"" נשׂא ואף עץ צמחו העצים – אחד עניין הם " ¨§§¦§¨¥¨¨¦§
'הדשאה'; נקראת עצים צמיחת שאף  מוכיח ומכך המדבר, נאות דשיאת וזוהי פירות, נשאו



עולם |76 אור

שגדל; לאחר שמו הוא ו'עשב' צמיחתו, בתחילת הצמח הוא 'דשא' לפירושם,

במצבו  הצמח שם על 'הדשאה' נקראת הצמיחה ראשית פעולת לפיכך

באילנות. והן בעשבים הן הראשוני,

שלא ולומר להוסיף נוכל זו 'דשא'לדרך השם גם אלא 'תדשא' הפועל רק

'כלל  בצורת מנוסח והפסוק לאחריו, הנזכרים הצמחים כל את כולל שבפסוק

" דּשׁא ופרט': הארץ ""תּדשׁא דשא? אותו ומהו זרע , מזריע ו "עשׂב פּרי ", עץ ©§¥¨¨¤¤¤¥¤©§¦©¤©¥§¦
פּרי  רד "עשׂה  פירש כך ואכן ."" הופמן: לצמחים,צ כולל שם זה הרי כאן 'דּשׁא' Ÿ¤§¦¤¤

פּרי' ו'עץ ל'עשׂב' כך אחר המקרא,"המתחלקים מטעמי מסתייעת זו אפשרות . ¥¤¥§¦
המשך  לבין ובינה הארץ', 'תּדשׁא לפועל מחוברת 'דּשׁא' המילה פיהם ¤¨¨¥§©¤¤שעל

ניכרת. הפסקה ישנה הפסוק

È"˘¯ ˙ËÈ˘

רש  פירש כך בלבד; לעשבים שם הוא ש'דּשׁא' היא אחרת י:"דרך ¤¤

המקרא  לשון היה ולא 'דשא', לשון 'עשב' ולא 'עשב' לשון 'דשא' לא

'עשב  נקרא לעצמו אחד כל מחולקין, דשאים שמיני הארץ', 'תעשיב לומר

לבישת  הוא 'דשא' שלשון פלוני', 'דשא לומר למדàר לשון ואין ְֵַַפלוני',
ותתכסה  תתמלא – הארץ" "ôדŁא בדשאים. מתמלאת כשהיא ְֵֶַָָהארץ

'עשב'. נקרא לעצמו שורש וכל [...] עשבים לבוש

פרט  כל מציין ו'עשב' העשבים, שיוצרים הירוק המשטח הוא 'דשא' לפירושו,

" ב): (לב דברים בחומש פירש וכך לעצמו. מין כל וכן [...]לעצמו, – ¤¤'דּשׁא'
לעצמו  ומין מין וכל עשב, קרוי אחד קלח – 'עשׂב' בירק. מכוסה הארץ ¤¥עטיפת

עשב  ."קרוי

שכן  מיושב, אינו העצים לגבי גם בפסוקנו 'תדשא' בפועל השימוש זה, לפי

צמיחת  גם מקום מכל הפירות, צמיחת אלא העצים צמיחת בפסוק נזכרה שלא פי על ואף

" שם: שנאמר כמו עצים, גם קיימים היו לא כן לפני שהרי זו, הבטחה בכלל ¤¤©הגּפן העצים
יבשׁוּ השּׂדה עצי כּל ותפּוּח תּמר גּם רמּוֹן אמללה, והתּאנה העצים הוֹבישׁה – יב) (א " ¦¨§©§¥¨ª§¨¨¦©¨¨§©©¨£¥©¨¤¨¥

" שם: נאמר וכן ונכרתו, השּׂדה התייבשו עצי כּל להטה ולהבה מדבּר נאוֹת אכלה אשׁ "כּי ¦¥¨§¨§¦§¨§¤¨¨¦£¨¨£¥©¨¤
" שהמילים ולפרש ראייתו, עצם את לדחות ניתן אך יט). מדבּר (א נאוֹת אינן דשׁאוּ " ¨§§¦§¨

שונים. עניינים שני ואלו העשבים, לצמיחת אלא הפסוק שבהמשך לעצים מתייחסות



שלישי  77|יום

זאת  להסביר ניתן אך 'דשא'; להיקרא שראויים משטחים יוצרים אינם העצים

הגר  כדברי – מסויים בדוחק –"" אליהו': ב'אדרת ולא א 'תדשא' שאמר ומה

כמו  הכתוב, דרך כן כי ראשונה, תיבה על מתפעל שהוא מפני 'תעשיב', אמר

"¯a„zÂ ואהרן מרים מרים שהזכיר מפני נקבה לשון נאמרה – א) יב (במדבר " ©§©¥¦§¨§©£Ÿ
52."תחילה 

��

"Ú¯Ê ÚÈ¯ÊÓ"©§¦©¤©
" הפועל משמעות זרע מהי ?"מזריע ©§¦©¤©

שנגזר  מיוחד פועל וזהו הזרע, יצירת – האחת אפשרויות: שתי לכך ישנן

שאין  פי על ואף זרע', 'זורע כמו עצמה, הזריעה – והשנייה הזרע; משם

מ  היא עצמו, הצמח ידי על נעשית זו לו.פעולה יוחסת

" תרגם שכן השנייה, כאפשרות היא אונקלוס שדעת מזדּרע נראה זרעהּ "דּבר §©©§¥¦§§©
את  ולא הזריעה את רק שהזכיר הרי – ליונתן) המיוחס בתרגום זה (וכעין

רד  מדברי זאת, לעומת הזרע. שפירש "הצמחת משמע יד) ובפסוק (כאן ק

הראשונה. כאפשרות

""רש  כתב: אחר י במקום ממנו לזרוע זרעו בו לאיזה "שיגדל ברור ולא ,

בקרקע. הזריעה את וגם ההצמחה את גם הזכיר שכן כוונתו, מהפירושים

כך: דבריו פירש ה'מזרחי'

זרע" מ"מזריע שהמובן מפני זרע", "מזריע במקום זרעו" בו "שיגדל אמר:

אפשר  שאי ומפני הזרע. גידול לא [...] ונטיעתו בארץ הזרע זריקת הוא

אותו פירש כמשמעו, פה גידול שיפורש לומר:מלשון שהאריך ומה .

בשם  הגרגיר קריאת על טעם לתת הוא אחר", במקום ממנו "לזרוע

אחר. במקום ייזרע אשר שהוא מפני ואמר: "זרע",

רש  כוונת מפני "לפירושו, הראשונה, כאפשרות הזרע, להצמחת היא י

ונקבה 52. זכר לשונות שינוי על מדובר שם שכן לראיה, דומה הנידון אין לכאורה כי להעיר יש

נאמר. שעליו למושא כלל שייך שאינו בפועל מדובר כאן ואילו בלבד



עולם |78 אור

" כמשמעו שלדבריו פה שיפורש אפשר בקרקע "אי זורעים אינם הצמחים שכן ,

רש  דברי וסוף זרעיהם; את "את אלא 'מזריע' הפועל את לפרש נועד לא י

'זרע'. השם

רש  דברי לסוף ה'מזרחי' נקרא "הסבר שהזרע לומר מניין שכן במקצת, דחוק י

הזריעה  שפעולת להפך, יותר מסתבר אדרבה, הזריעה? פעולת שם על כך

לרש  צורך אין כדבריו, נאמר אם אף אך הזרע. שם על זאת "נקראת לפרש י

רש  מלשון ניכר – זאת ומלבד עצם "כאן; את מפרש הדיבור כל שלאורך י

" ש "זרע ÚÈ¯ÊÓהמושג שכתב מה גם כמשמעו ". פה שיפורש אפשר אינו אי " ©§¦©¤©
את  לעץ או לעשב המייחסת מליצית לשון שזוהי להבין ניתן שכן הכרחי,

פעולת  ראשית את מבצע ובכך הזרע את מצמיח שהוא מפני הזריעה, פעולת

ועד  מהאין יצירתו מראשית הזרע, של דרכו כל היא רחב שבמבט – הזריעה

נעשית  כאילו היא הרי עצמה הזריעה פעולת גם כך ומחמת הקרקע, אל הגיעו

העץ. של בשליחותו

רש  שכוונת איפוא היטב "נראה מיושבת וזו השנייה, כאפשרות דווקא היא י

רש  של בלשונו והן הפסוק בלשון שזרע "הן משמעו הפעיל, בבניין מזריע, י:

רש  כוונת וזו לזרוע; לו שגרם בכך אחר ידי ""על זרעו י: בו זהו שיגדל – "

הבא, השלב ואת בעצמו, העשב או העץ ידי על שמתבצע הראשוני השלב

" – אחרים בידי מפקיד הוא עצמה, אחר הזריעה במקום ממנו אם "לזרוע .

כול  'מזריע' הפועל של כן, הישיר המובן בתור לא אך הזרע, הצמחת את גם ל

פי  על והעשבים העצים ואכן, הזריעה. תהליך מתוך אחד כשלב אלא הפועל

חיים, בעלי אדם, בני באמצעות אלא בעצמם זרעיהם את זורעים אינם רוב

אחרים; במקומות אותם ומפיצים הזרעים את הנושאים מים, או גם 53רוח

הצמח  אבקת את נושאים שונים חיים בעלי או הרוח בהם ההאבקה, תהליכי

עצמו, לצמח המיוחסת בהזרעה להיכלל עשויים הנקבי, הצמח אל הזכרי

" זרע שהוא אחרים.מזריע אמצעים ידי על " ©§¦©¤©

��

אמצעי.53. סיוע ללא זרעיהם את שמפזרים עצמית, הפצה של מנגנון בעלי צמחים גם ישנם



שלישי  79|יום

"B�ÈÓÏ È¯t ‰NÚ È¯t ıÚ"¥§¦Ÿ¤§¦§¦
ניתן  מיותר; לכאורה 'פּרי' המילה של הכפול האיזכור לעיל, שהערנו ¦§כפי

שונים: באופנים זאת להסביר

את "רש  מציין פּרי' 'עץ שהביטוי ט) ה רבה (בראשית המדרש פי על פירש ¦§¥י
" האלוהי, התכנון כפי העץ של הרצויה הפרי מהותו כטעם העץ טעם "שיהא

" ממנו, שיוצא הפרי מלבד 'פרי', להיות נועד עצמו העץ עשתה – לא והיא

פרי  העץ ולא פּרי', עשׂה ועץ וגו' הארץ 'ותּוֹצא אלא 54."כן, ©¥¨¨¤§¥Ÿ¤§¦

כאן; נביאם ולא לכך, הסברים כמה המפרשים הציעו הפשט דרך רק 55על

" אחרת'): (ב'שיטה עזרא אבן שהביא הפירוש את טעם נציין כי לוי רבי אמר 

וטעם  יפרה. – ותטענו ממנו קטן סעיף תיקח אם כי פורה, שהוא – פּרי' ¦§¥'עץ
הנאכל  הוא – פּרי' הנאכל "'עשׂה הדבר אינו בפסוק הראשון ה'פרי' לדבריו, . Ÿ¤§¦

ממנו  ייחור נוטעים שאם עצמו, בעץ גם טמונה זו ויכולת הפריון, יכולת אלא

גדל. הוא הרי באדמה

העץ  ליכולת בדווקא הכתוב כוונת שאין ולומר מפירושו מעט לנטות נוכל

שבטבעו  פורה, עץ היינו פרי' ש'עץ אלא הייחור, נטיעת ידי על לפרות עצמו

אחר. אופן בכל או ייחור ידי על ובין זרע ידי על בין הפריון, יכולת ישנה

פריון, – 'פרי' המילה של המקורית משמעותה שזוהי לומר אף נוכל זו בדרך

לחלק  ספציפי באופן ניתן הוא מושאל ובמובן מקורו, מתוך וצומח הנולד דבר

פרי' ו'עושה שפורה, עץ – העץ מהות תיאור הוא פרי' 'עץ כן, אם הנאכל.

ה'פרי' גם זו, לדרך המשך. לעצמו שעושה – בפועל קיומו אופן תיאור הוא

העצים  העץ, של ההמשכיות אלא הנאכל, הדבר בהכרח אינו בפסוק השני

הזהים  עצים אחריו יצמיח עץ כל – למינו יהיה זה, 'פרי' זרעיו. מתוך שיצמחו

אחרים. מינים ולא 56לו

��

אריה'54. 'גור ראה הפרי, כטעם שטעמו עץ הוציאה שלא הארץ חטא מהות בעניין להרחבה

ז. ו התשובה' ו'אורות כאן,

רס 55. רד "ראה יצחק'"ג, ו'תולדות אברבנאל ק,

.56" נאמר: ג פס' ג תאכלוÓּוּבפרק לא אלהים אמר הגּן ֹבּתו אשׁר העץ לכאורה "epnÓפּרי ; ¦§¦¨¥£¤§©¨¨©¡Ÿ¦ŸŸ§¦¤
לחילופין יש  או הפסוק שבתחילת מ' האות על לוותר אפשר והיה מיותרת, כפילות כאן



עולם |80 אור

˜¯Ò‰ ÈˆÚ Â¯ÎÊ� ‡Ï ÚÂ„Ó

כלל, קיים אינו זה קושי שהצענו, הדרך לפי זו; בשאלה התקשו המפרשים

הזרעים  באמצעות והמשכיות פרי לעצמם עושים הסרק עצי גם שכן

" בכלל הם ואף פּרי שמצמיחים, עשׂה פּרי ."עץ ¥§¦Ÿ¤§¦

דרכים:"הרמב  בשתי זאת יישב ן

סרק  אילני 'אף ט): ה רבה (בראשית שאמרו רבותינו, נתעוררו בזה ואולי

היו  יז) ג (להלן האדמה" "ארäרה מקללת כי נאמר כן, ואם פירות'. ֲֲָָָָֹעשו
זרע, מזריע ועשב צמח, הארץ תצמיח הכתוב: פירוש שיהיה וייתכן סרק.

הסרק. ובאילני הסרק בעשבי גזר בתחילה והנה פרי. עושה ועץ

חז  דברי פי על – הדרש דרך על הוא הראשון כל "היישוב הבריאה שבעת ל

הרמב  כך על ומוסיף לאכילה, הראויים פירות עשו שמסתבר "האילנות ן

האדמה. קללת לאחר אירע סרק לעצי מהעצים חלק של שהשינוי

'צמח' הוא משמעו בפסוק האמור 'דשא' – הפשט דרך על הוא השני היישוב

הרמב  לדברי מתאימה זו דרך הסרק. לעצי גם ומכוון ש'דשא'"סתם, לעיל ן

צמיחתם. תחילת בעת לצמחים כללי שם הוא

��

"ı¯‡‰ ÏÚ B· BÚ¯Ê ¯L‡"£¤©§©¨¨¤
בוֹ" בתוך זרעוֹ היינו 'בו' – הנאכל הדבר הוא ש'פרי' המפרשים לפי במי? – " ©§

– לעיל כמבואר בפסוק, הוזכר לא הנאכל שהפרי הפירוש לפי ואילו הפרי,

בעץ. היינו 'בו'

הארץ " על "בוֹ מצוי הזרע אלו: במילים קושי ישנו – בפרי,בוֹ" או בעץ – " ©¨¨¤

" המילה "ממנו על יז): (ב הדומה בפסוק שבסופו. תאכלÓוּ" לא ורע טוֹב הדּעת "epnÓעץ ¥¥©©©¨¨ŸŸ©¦¤
לפרש: Óניתן ‡ˆÂÈ‰אפילו תאכל לא ורע, טוב הדעת Â�ÓÓעץ ˙ˆ˜Ó שנבאר וכמו ,

נאמר הראשון בפסוק אבל לפי 'È¯Ùבמקומו; אך הכפילות. את כך לתרץ ניתן ולא העץ',

ש  – שהוצע "פרי "ההסבר לפרש: ניתן פריון, כוח הוא העץ " –וּמפּרי "‡ˆÂÈ‰ הפריון מכוח ¦§¦¨¥
" – ממנו שצמחו הפירות דהיינו: העץ, תאכלוּשל "לא מקצת אפילו ."ממּנּוּ" ŸŸ§¦¤



שלישי  81|יום

" הארץ או רד "על שכתב כפי היא הכתוב שכוונת מובן ?"" 'על ק: שאמר ומה ©¨¨¤©
צומח  הוא הארץ על ההוא הזרע כשנופל לומר רוצה 'על הארץ', הביטוי – " ¨¨¤©

מבחינה  שלו. היעד אלא אלא הזרע התהוות מקום את מתאר אינו ¤¨ה̈ארץ'
" כך: הפסוק מילות את לפרש ניתן על תחבירית, זרעו אשר בו, זרעו אשר

ועיקר הארץ  תפקידו אך בעץ, או בפרי – 'בו' יצמח הזרע בפועל דהיינו, – "

המשכיות. לעצמו ייצור שם רק שכן הארץ', 'על להיות – הוא  עניינו

��



עולם |82 אור

ועץ  למינה וּ, זרע מזריע עשׂב דּשׁא הארץ ותּוֹצא ְְְִִֵֵֵֵֶֶֶֶֶַַַַָָיב.
למינהוּ. בוֹ זרעוֹ אשׁר פּרי  ְְְֲִִֵֶֶַֹעשׂה

ÌÂÈ˜Ï ÈÂÂÈˆ‰ ÔÈ· ‰‡ÂÂ˘‰

הבדלים: בשישה להבחין ניתן

" "תּדשׁא א. לעומת "ותּוֹצא " ©§¥©¥

" נאמר בקיום העץ למינהוּב. על רק ובציווי העשב, על גם " §¦¥

" פּרי ג. עשׂה פּרי "עץ לעומת פּרי " עשׂה "עץ ¥§¦Ÿ¤§¦¥Ÿ¤§¦

" "למינוֹד. לעומת "למינהוּ" §¦§¦¥

" בוֹה. זרעוֹ אשׁר – ""למינוֹ הפוך: סדר לעומת למינהוּ, – בוֹ זרעוֹ "אשׁר §¦£¤©§£¤©§§¦¥

" נאמר בציווי רק הארץ ו. "על ©¨¨¤

להניח  ניתן אך הללו, ההבדלים מן לחלק שונים יישובים הציעו המפרשים

זה  מסוג נוספים קשיים וכן ההבדלים, כל יתורצו פיו שעל אחד עיקרון

שתי  ישנן הקיום ולתיאור הציווי שלניסוח והוא, הבאים; הבריאה ימי בתיאור

את  הדברים, ביסוד העומד האלוהי התכנון את משקף הציווי שונות: מגמות

נברא  הדבר שבו האופן את משקף הקיום ואילו הנברא, הדבר של מהותו

יוזכרו  מסויימים שהיבטים ייתכן זאת, מחמת הבריות. לעיני ונראה בפועל

ההבדלים  כיצד נראה כעת להפך. וכן בקיום, ולא בציווי דווקא יודגשו או

הפסוקים  מילות גם יתבארו הדברים ומתוך זה, עיקרון פי על מתיישבים

כשלעצמן.



שלישי  83|יום

ו-ו: ג,ד ההבדלים מיישוב נתחיל

ÈÂÂÈˆ· העץ שמהות – לעיל שהצענו כמו – דהיינו ג), (הבדל פרי' 'עץ נאמר

בו  מתואר גם הפריון אופן תמידית; והמשכיות פריון יכולת לו שיש היא

" – מפורטת הארץ בצורה על בוֹ זרעוֹ זאת,אשׁר לעומת ו). (הבדל "ÌÂÈ˜· £¤©§©¨¨¤
נאמר  ולכן מהותו, מצד ולא שנברא, בעת לעיניים שנראה כמו העץ ¨מתואר

" שהוא פּרי רק כעת "עשׂה נראה זה אין שכן הפריון, אופן פורט לא וכן , Ÿ¤§¦
העץ. של בכוחו טמון אלא לעיניים

כפי  בפועל, שנבראו כפי הצמחים תיאור מצד פירוט מופיע בקיום שני, מצד

בציווי; האמורה ד) (הבדל מ'למינוֹ' בשונה בו, הנזכרת 'למינהוּ' במילה ¦§¥¦§שרמוז
המלבי  פירש 'למינהוּ' המילה את 'למינו'"שכן המילים לצירוף כרמז ם §¦¥

שבשיתוף  נקבה, שממין ואלו זכר שממין והעשבים העצים כנגד ו'למינה',

זרע'. 'מזריעים הם יחד שניהם של הפעולה

פועל  לאיזה ולברר להקדים יש ההבדלים, שאר פשר את להבין מנת על

הצמח  צמיחת על האם – 'למינהו') (או 'למינו' המילה מתייחסת בפסוק

השאלה  גם תלויה זו בשאלה הפרי? את עשייתו על או 'תדשא'), או ('תוצא'

זו? הוראה משמעות מהי –

ע  ס (חולין התלמוד האופנים:"מדברי כאחד ללמוד נוכל ב)

באילנות, 'למינהו' הקב"ה שאמר בשעה [...] פפא: בר חנינא רבי דרש

למה  בערבוביא, הקב"ה של רצונו אם בעצמן: וחומר קל דשאים נשאו

לצאת  דרכן שאין אילנות, ומה וחומר: קל ועוד, באילנות? 'למינהו' אמר

כל  מיד וכמה! כמה אחת על – אנו 'למינהו'; הקב"ה אמר בערבוביא,

למינו. יצא ואחד אחד

היא  ומשמעותה הצמחים, לצמיחת מתייחסת 'למינהו' ההוראה זו, דרשה לפי

שהוצג  ב הבדל מיושב דרכה, לפי בערבוב. יצמחו ולא בנפרד יצמח מין שכל

הדין  שהוא מאליו שמובן מפני העצים על רק 'למינהו' נאמר בציווי – לעיל

" שאכן כפי בעצמן בעשבים, וחומר קל כך;"נשאו על לצוות צורך אין ולכן ,

והעשבים, העצים צמחו כיצד מפורשת בצורה הכתוב מפרט הציווי בּקיום §אך
הקיום  שבתיאור לעיל כאמור – למינו שצמח מהם אחד כל לגבי ומפרש



עולם |84 אור

תיאור  שבעניין מפני (וכן שנראתה כפי המציאות את יותר מפרט הכתוב

וחומר'). ב'קל לדון מקום אין מבציווי, בשונה המציאות,

רשב  זאת, ""לעומת פירש: תמרים ם ולא תפוח עושה התפוח עץ – ."'למינוֹ' §¦
אלא  התלמוד), (כהבנת הצמחים לצמיחת מתייחסת אינה זו הוראה לפירושו,

העץ. של למינו שתהיה – הפרי את לעשייתם

יב  פסוק שבסוף ש'למינהו' נראה המקרא, טעמי פי על זו שאלה נבחן אם

מתייחס הצמיחה) המפסיק Â‰Ïˆ‡‰(תיאור 'טפחא', טעם ישנו לפניו שכן ,

המיל  לבין שנ בינו למה להתייחס לו ומאפשר מלפניו לו הסמוכות אמר ים

" – פניו למינהוּלפני – זרעוֹֿבוֹ אשׁר עשׂהֿפּרי ועץ [...] – הארץ ;"ותּוֹצא ©¥̧¨¹̈¤§¥¯«Ÿ¤§¦²£¤¬©§−§¦¥®
" המילים לאחר נכתבה זו שמילה מכך גם נראה זו בוֹכאפשרות זרעוֹ "אשׁר £¤©§

ל  בסמיכות פּרי "ולא שגםעשׂה לפרש מסתבר כן, אם בציווי. כמו 'למינהו'" Ÿ¤§¦
העצים  – פפא בר חנינא רבי וכדרשת להוצאה, מתייחס זה בפסוק הראשון

בנפרד. מין כל למינם, מהארץ יצאו והעשבים

" המילה הפוך: הסדר (הציווי) יא בפסוק ל למינוֹאך בסמיכות כתובה עשׂה "" §¦Ÿ¤
""פּרי  המילים ולפני בוֹ, זרעוֹ ההוראה אשׁר ששם נראה ומכך ה), (הבדל " §¦£¤©§

‰È¯Ùמתייחסת ˙ÈÈ˘ÚÏ" למינוֹ– פּרי שפירש "עשׂה וכפי להוצאה, ולא , Ÿ¤§¦§¦
ם."רשב 

למינו  ייעשה שהפרי רק נאמר בציווי מדוע להסביר עלינו כך, אכן שאם אלא

היתה  עצמם הצמחים שצמיחת רק נאמר בקיום ואילו אחר), ממין (ולא

השני? הפרט גם מהם אחד בכל הוזכר ולא – בערבוב) (ולא למיניהם

הדבר  של מהותו מפורטות בציווי האמור: העיקרון פי על ליישב ניתן זאת גם

יהיה  העץ שיעשה שהפרי בו הוזכר ולכן בו, הטמונות והתכונות הנברא

בערבוב  ולא בנפרד – בפועל הצמחים יופיעו שבו האופן זאת, לעומת למינו.

היא  שמטרתו – בקיום אלא בציווי, נזכר אינו ולכן מהותם את מגדיר אינו –

של  הפנימית תכונתו נזכרת לא בקיום מאידך, בפועל. ההתרחשות את לתאר

" שנאמר פי על ואף למינו; יהיה שעושה שהפרי פּרי העץ, מקום "עשׂה מכל , Ÿ¤§¦
הפריון. צורת את בפירוט מתאר הכתוב אין



שלישי  85|יום

וראויה  מהותית תכונה היא אף מזה זה בנפרד המינים שצמיחת לומר גם ניתן

רש  כתב שהרי 'תדשא'; במילה רמוזה שהיא אלא בציווי, ש'דשא'"להיזכר י

מעורבים  המינים ואם האחיד, הכללי המראה בדשאים, הארץ התכסות הוא

הקיום  בתיאור אך 'דשא'. להיקרא שראוי אחיד מראה יוצרים אינם בזה זה

'ותוצא', אלא 'ותדשא ' בו נאמר לא שהרי למינם, שצמחו לפרש צריך ©היה
בתי  גם נאמר לא אכן ומדוע הכתוב. זאת פירש שם הקיום ולפיכך אור

©'ותדשא'?

הקיום "המלבי  'תדשא', במילה פרטיו כל על שנכלל הציווי שלעומת מסביר ם

הפסוקים: בלשון וגם בפועל גם שלבים, לשני התחלק למעשה

כי  – הארץ" "וõôצא שכתוב מה עם כפול שהוא כן", "ויהי שכתוב ְִֵֵֶַַָָומה
בהכרח  זרע, ידי על רק [אלא] יצמח שלא הצומח בטבע ה' שהטביע אחר

נבראו  הארץ" "ôדŁא ה' שאמר שבעת – הבריאה בעת גם נעשה ְֵֶַָָשכן
שנהיה  היינו – כן" "ויהי אמר זה ועל ומין, מין מכל הזרע גרעיני ְִֵַבארץ

כך ואחר [...] מין מכל "Łâא הוציאה הזרע – בה שנברא הזרע מן ֶֶהארץ
זרע". מזריע ְִֶֶַַַעłֵב

אך  הצמחים, היווצרות תהליך כל את כאחד כולל 'תדשא' הציווי לפירושו,

" – באדמה הזרעים יצירת שלבים: לשני התחלק התהליך כן בפועל  ,"ויהי ©§¦¥
" – הזרעים מתוך הצמחים הארץ ויציאת הצמחים "ותּוֹצא את הוציאה הארץ , ©¥¨¨¤

הלשון  שינוי מובן ממילא הזרעים. בתוך בפוטנציאל בה טמונים היו שכבר

הקיום. שבתיאור זה לבין בציווי הפועל ניסוח שבין א) 57(הבדל

העשבים  על גם ובקיום העץ, על רק 'למינו' נאמר שבציווי – ב הבדל לגבי

בדרך  אך הדרש; דרך על לכך פפא בר חנינא רבי של הסברו הובא לעיל –

רשב  דברי נראים ""הפשט ש'למינוֹ'ם: בדשאים, 'למינו' נאמר הפשט, ¦§לפי
זרע' מזריע 'עשׂב על גם מוסב פּרי' עשׂה [פּרי] ב'עץ לא "הכתוב כן, אם . ¥§¦Ÿ¤§¦¥¤©§¦©¤©

הכתוב  הסתפק בציווי מדוע הפסוק: ניסוח על אלא שאלה כאן נותרה

.57" של לכפילות נוספים הסברים כן נאמרו "ויהי – הארץ " הרמב "ותוצא וראה ": ח, (פס' ן

" שהביטוי כתב (66 עמ' כן לעיל נוספת,ויהי בפעולה צורך ללא מיד כך שנהיה להדגיש בא "

הצמחים "ורד  בטבע חקוק נשאר למיניהם הפירות צמיחת של זה שטבע ללמד שבא כתב ק

לעולם.



עולם |86 אור

כתב  הקיום בתיאור ואילו כאחד, ולעשבים לעצים המתייחס אחד ב'למינו'

בנפרד? מהם אחד כל על זאת

מבפסוק  יא בפסוק שונה 'למינו' שמשמעות לעיל, האמורה ההבחנה פי על

של  ממינו הוא הצומח שהפרי כך על מדובר שבו בציווי, זאת: ליישב ניתן יב,

נובעת  זו הוראה ובשניהם לעשב העץ בין הבדל אין המקורי, העשב או העץ

כלל  לפיכך לו; הזהה המשכיות ליצור צריך בבריאה מין שכל – סיבה מאותה

כך  על מדובר שבו בקיום, אך 'למינו'. של אחד באיזכור שניהם את הכתוב

ישנה  אחרים, מינים עם בערבוב ולא עצמו בפני הניכר במקום צמח מין ¨שכל
בעיה  קיימת העשבים בערבוב שבעשבים: מזו בעצים זו להוראה שונה סיבה

אף  יחד; שונים זרעים מיני לזרוע אסרה התורה שכן כלאיים, של מהותית

מציאות  כי מלמד האיסור – זה איסור על מצווה אינה הארץ שכמובן פי על

לצאת  העשבים נצטוו כך ומחמת רצויה, אינה עצמה מצד העשבים ערבוב

והציווי  כלאיים, מצד בעיה אין יחד הנזרעים שונים ממינים בעצים אך בנפרד.

" היה למינם ש שיצאו מחבירו, בריחוק בעצמו אילן כל היכר שיצא לו "יהא ¥¥
רש  ע "(לשון ס בחולין על "י כך, משום לעצמו; ניכר יהיה מין שכל כלומר א),

בנפרד. 'למינהו' נאמר מהם אחד כל

הקרוב  שהוא שנראה נוסף, באופן יב שבפסוק 'למינהו' הביטוי את לפרש ניתן

והעשבים  העצים מיני כל את לכלול בא זה ביטוי מקרא: של לפשוטו ביותר

העשב, מיני כל זה ובכלל – זרע' מזריע 'עשב הוציאה הארץ לנו: המוכרים

העצים. מיני כל זה ובכלל – פרי' בעלי 58ו'עץ ברשימת הכתוב פירוש הוא וכך

" באכילה: אסורים או המותרים כּל החיים את למינהּ. האיּה ואת הדּאה ¨¥¨¦§¨©¨¤§¨¨©¤§ואת
למינהוּ הסּלעם ואת למינוֹ הארבּה את תּאכלוּ מהם אלּה את [...] למינוֹ ¥¦§¨§¨©¤§¦§¤§©¨¤¥Ÿ¥§¦¤¥¤¥¤Ÿערב

למינהוּ החגב ואת למינהוּ החרגּל יד-כב).ואת יא (ויקרא " §¤©©§Ÿ§¦¥§¤¤¨¨§¦¥

נזכרת  המינים, פירוט את המציינת זו, מילה מדוע להסביר ניתן זה לפירוש גם

מתייחסת  בציווי האמורה 'למינו' המילה (שכן בציווי ולא הקיום בתיאור רק

הדברים: בתחילת שהצגנו העיקרון פי על לעיל), שהוכחנו כפי הפרי, לעשיית

רד 58. פירש לפרש "וכך יש יב בפסוק רק ולדרכנו יא, בפסוק גם כך שפירש אלא הופמן, צ

כך.



שלישי  87|יום

תיאור  מגמת ואילו כללית, בצורה הדבר מהות תיאור היא הציווי מגמת

מיני  ריבוי – ובענייננו לעין, הנראית ההתפרטות תיאור היא בפועל הקיום

נאמר  והדגים, העופות בבריאת החמישי, ביום גם השונים. והעשבים העצים

בציווי. ולא הבריאה בתיאור רק 59'למינהו'

��

הדבר.59. בטעם 124 עמ' לקמן וראה בציווי, גם 'למינה' נאמר השישי ביום אך





םוי

יעיבר





רביעי  91|יום

להבדּיל  השּׁמים בּרקיע מארת יהי אלהים: ויּאמר ְְְְְֱִִִִִִֶַַַַַָֹֹֹֹיג.
וּלימים  וּלמוֹעדים לאתת והיוּ הלּילה, וּבין היּוֹם ְְְְְֲִִֵַַָָָָֹֹבֵּין

ִָוְשׁנים.

" נכתב מדוע – זה שבפסוק הדקדוקיות השאלות בלשון מארת È‰Èמלבד " §¦§ŸŸ
" נכתב מדוע השּׁמים יחיד, קיימיםבּרקיע המאורות אם "ÏÚÓ,השמים רקיע ¦§¦©©¨©¦

בין  היחס מהו ולברר להקדים יש – ושנים ימים ומועדים, אותות ומהם

הראשון. ביום שנברא האור לבין זה ביום שנבראו המאורות

"¯B‡ È‰È" ˙ÓÂÚÏ "˙¯‡Ó È‰È"§¦§ŸŸ§¦
הרמב  ן:"כתב

בשני  הרקיע נעשה וכאשר ביסודות, ומאיר ראשון ביום נברא האור הנה

נבראת  כאשר והנה התחתונים. ביסודות מהאיר אותו ומנע באור הפסיק

שיהיו  הקב"ה רצה ברביעי ועתה אור, ולא חושך בה היה בשלישי הארץ

מחומר  כי מארת", "יהי ועניין [...] לארץ. אור מגיעים מאורות ְְִֹֹברקיע
שיתגשם  גזר ועתה היום, במידת אור שיהיה בראשון גזר השמיים

– האורה קטן – אחר וגוף האורה, גדול ביום, מאיר גוף ממנו ויתהווה

[...] למטה. גם שיאירו השמיים, ברקיע שניהם וייתלו בלילה, מאיר

ממנו  אז בו ונעשו ממנו נאצל וברביעי ימים, שלושה שימש  הראשון האור

חמה" גלגל – מעלה של אורה "נובלת שאמרו: כמו האלה, המאורות שני

באור  להשתמש ראוי הזה העולם היה שלא לפי כי ה), יז רבה (בראשית

מיום  הזו בנובלת ושימשו הבא, לעולם לצדיקים גנזו אמצעות, בלי ההוא

ואילך. רביעי

הרמב  הנחת את לקבל הכרח שאין המופשט "נראה מהאור מנע שהרקיע ן

חז  דברי על המבוססים מדבריו, נלמד מקום מכל אך הארץ, על ל,"להאיר

האור  של צמצומו אלא חדש דבר אינם הרביעי ביום שנבראו שהמאורות

שממנו  גשמי בגוף תלוי היה לא הרביעי היום ועד בריאתו שמעת הראשון,

צומצם  הוא הרביעי וביום הבריאה, את שהקיף מופשט אור היה אלא נבע

לעולם, להאיר  יוכל דרכם רק ומעתה המאורות של הגשמיים הגופים לתוך

לפני  האור מצב בין ההבדל לבוא. לעתיד עד נגנז זה אור של עיקרו ואילו



עולם |92 אור

אלא  ההארה, פעולת באופן רק מתבטא אינו לאחריו מצבו לבין צמצומו

מעבר  הרבה בו והיה רוחני היה זה אור הראשוני בשלב האור; במהות בעיקר

צמצומו  לאחר ואילו ג), פס' לעיל בזה (והרחבנו לנו המוכרת התאורה לעצם

חז  אמרו כך ועל בו, שגנוזה הרוחנית ההארה גם התמעטה שראה "במאורות ל

לעתיד "הקב  לצדיקים וגנזו מתוקן, שאינו לעולם מתאים אינו זה שאור ה

לבוא:

àרקיע  אלהים אתם "וôçן והכתיב: [=נברא]?! איברי ראשון ביום ְֱִִִִֵַַָֹֹואור
רבי  דאמר אלעזר, כדרבי רביעי"! יõם בקר ויהי ערב "ויהי וכתיב ְְְִִִִִֶֶֶַַָָֹהַ⁄מים"
ועד  העולם מסוף בו צופה אדם – ראשון ביום הקב"ה שברא אור אלעזר:

שמעשיהם  וראה הפלגה ובדור המבול בדור הקב"ה שנסתכל כיוון סופו,

לבוא. לעתיד לצדיקים גנזו, ולמי [...] מהן וגנזו עמד – 60מקולקלים

��

·˙Î� ÚÂ„Ó„ÈÁÈ ÔÂ˘Ï· 'È‰È'§¦
למאורות  מתייחסת אינה שזו ללמוד ניתן יחיד בלשון 'יהי' המילה ¦§מניסוח

אלא רשב ÚÓÏ˘‰עצמם, פירש וכך עזרא "בריאתם; אבן דומה (ובאופן ם

וחזקוני):

אŁר  אנŁים "ויהי כמו: רבים, לשון אצל יחיד לשון לומר המקראות ְֲֲִִֶַָדרך
הוא? ומה מעשה', 'יהי פירושו: וכן ו). ט (במדבר אדם" Łלנפ טמאים äְְִֵֶֶָָהָי

מאורות.

הקדום,"הרמב  לאור מתייחסת 'יהי' המילה ולדבריו אחרת, בדרך פירש ¦§ן
לעיל:ÂÂ‰˙È‰שהוא שהובאה וכשיטתו ל'מאורות', כעת

במידת  אור שיהיה בראשון גזר השמיים מחומר כי מארת", "יהי ְְִֹֹועניין

ע 60. יב (המיוחס "חגיגה זה הסבר על חולקת שלכאורה דעה מובאת שם הדברים בהמשך א.

כלול  היה בו שמוזכר והאור הראשון ביום כבר נבראו שהמאורות ונוקטת יעקב) לרבי שם

שיטת  את ליישב שהאריך כאן אריה' ב'גור וראה ברקיע. נתלו רק הרביעי וביום בהם,

בבירור "רש  נראה הפסוקים מפשטות מקום, מכל יחד. גם הללו הדעות שתי את שהביא י

" נאמר: הרביעי ביום שכן יעקב, רבי [...]NÚiÂכדעת הגּדלים המּארת שׁני את ÔziÂאלהים ©©©¡Ÿ¦¤§¥©§ŸŸ©§Ÿ¦©¦¥
השּׁמים  בּרקיע אלהים הרביעי.אתם ביום נעשו אלו פעולות ששתי הרי – " Ÿ¨¡Ÿ¦¦§¦©©¨¨¦



רביעי  93|יום

שיתגשם גזר ועתה ממנו היום, וגוף ויתהווה האורה, גדול ביום, מאיר  גוף

שיאירו  השמיים, ברקיע שניהם וייתלו בלילה, מאיר – האורה קטן – אחר

למטה. גם

��

"ÌÈÓM‰ ÚÈ˜¯a"¦§¦©©¨©¦
כדור  את העוטף האוויר הוא השמיים' 'רקיע ו), (פס' לעיל שהתבאר כפי

והכוכבים 61הארץ; המאורות הרי – הבנה מצריך הפסוק ניסוח כך, אם

השמיים! מרקיע רב במרחק בחלל, מצויים

עומדים  המאורות כאילו לעיניים שנראה מפני כך שנכתב פירש עזרא אבן

כפי  הדברים את לתאר המקרא ודרך השמיים, רקיע שהוא האוויר בחלל

לעין. הראותם

" פירש: ושם הספורנו המאורות, ניצוץ יהי שני ביום הנוצר הרקיע באותו

בתחתונים  לפעול ויתמזג עצמם יתרבה שהמאורות פי על אף דהיינו – "

האוויר  מרחב השמיים, לרקיע מגיעה שלהם ההארה מהרקיע, למעלה נתונים

ליושבי  בהשפעותיו שיתאים כך האור את מווסת והאוויר הברואים, חיים בו

בתהליך  שותף השמיים רקיע שאוויר נמצא כן, אם והצומח. החי הארץ,

הכתוב  נקט ולכן והמתאימה, הרצויה בצורה בעולם המאורות אור הופעת

זו. בלשון

��

"ÌÈ�LÂ ÌÈÓÈÏe ÌÈ„ÚBÓÏe ˙˙‡Ï"§ŸŸ§£¦§¨¦§¨¦
בפי  שיטות מספר את ישנן ונבחן נסכם נסקור, אלו; מושגים ארבעת רוש

השונות: השיטות

קבועים 61. שבו ה'גלגל' הוא שהרקיע זמנם מדע לפי שפירשו מהראשונים מחלק בשונה

מיושב. שבפסוקנו הביטוי ולפירושם הכוכבים,



עולם |94 אור

כתב:"רש  י

"äלמõעדים" .[...] לעולם הוא רע סימן לוקין כשהמאורות – לאתת" äוהי"ְְְֲִָֹֹ
נמנים  והם המועדות על להצטוות ישראל שעתידים העתיד, שם על –

חציו, הלבנה ושימוש יום חצי החמה שימוש – "äלימים" הלבנה. ְִָלמולד
יגמרו  ימים וחמישה שישים מאות שלוש לסוף – "וŁנים" שלם. יום ְִָהרי

שנה. והיא אותם, המשרתים מזלות עשר בשנים מהלכם

רש  מפרש ו'שנים' 'ימים' של "את הסדיר למהלך נוגעים והם כפשוטם, י

הם  ו'מועדים' ולבנה, חמה ליקויי הם לפירושו 'אותות' ואילו המאורות,

המאורות. פי על להיקבע עתידים שעיתוייהם ה', מועדי

כתב:"רשב  ם

הðל  üהל וגו' ה' מאת האõת ýê "זה בחזקיהו: כדכתיב – לאתת" äוהי"ְְְֵֵֵֶַַָָָֹֹ
"ונתôי  וכתיב: אות, לו היתה החמה הרי ט), כ ב' (מלכים מעלõת" ְֲִֶַַָעłֶר
ה⁄מים  "äמאתõת וכתיב: ג), ג (יואל וגו' "Łוא âם äבארץ à⁄מים ְִִִֵֵֶַַַַָָָָָָֹמõפתים
לכ"ט  שמתחדש הלבנה מהילוך – "äלמõעדים" ב). י (ירמיהו "äôחô ְֲִֵָאַל
ירח  "עłה כדכתיב: השטרות, וזמני השנה מועדי נועדים וחצי ֵַָָָימים
צאת  עד הכוכבים מצאת שהרי – "äלימים" יט). קד (תהלים ְֲִִָלְמõעדים"
תמימה. שנה עושין השנה תקופות ארבע – "וŁנים" אחד. יום ְִָהכוכבים

רש  לשל דומים מעבר "דבריו ה'אותות' את יותר מרחיב שהוא אלא י,

'מועדים' ואת לשעתם, שנעשו על-טבעיים לניסים גם הטבעיים לליקויים

קבוע  זמן כל אלא ה' מועדי רק לא דהיינו השטרות', ל'זמני גם מרחיב

השנה. לוח תיארוך מחמת המתאפשר ומסויים

" כתב: אחרת') (ב'שיטה עזרא חלקים,אבן שהם רגעים – 'לאתת' ŸŸ§פירוש
השנים  – ומהימים היום. – ו[מ]המועדים עת. שהוא המועד יתחבר ."ומהם

עולה: בסדר זמן יחידות הם בפסוק האמורים הדברים ארבעת כל לפירושו,

שעה; כלומר 'עת', שהוא המועד, את מרכיבים והם רגעים, הם אותות

שנה. מרכיבים והימים יום, מרכיבות השעות

כתב:"הרמב  ן

à⁄מים  ו"מõפתים אותות ממנו ויעשו שיולידו השינוי – לאתת" äוהי"ְְְִִֵַַָָֹֹ
."äôחô אל ה⁄מים "äמאתõת כלשון: עŁן", ותימרõת Łוא âם äְְִִֵֵֵֶַַַָָָָָָָָֹבארץ,

וחרף  וקיץ וחם וקר וקציר "זרע – "äלימים""äלמõעדים" כב). ח (בראשית " ְְְְְֲִִִִֶֶַַָָָָֹֹֹ



רביעי  95|יום

שנית  ויוסיפו מהלכם, שישלימו – "וŁנים" לילה. ומידת יום מידת –ְִָ
הלבנה  ושנת יום, בשס"ה החמה ושנת בה, הלכו אשר בדרך לשוב

יום. בשלושים

רש  לשל דומה ורשב "פירושו הם "י ש'מועדים' מפרש הוא מהם בשונה אך ם,

רק  אינן וש'שנים' הארץ; על המאורות בהשפעת התלויות השנה, עונות

הקפה  כל אלא 'שנים' בפינו הנקראות השמש סביב  הארץ כדור הקפות

סביב È�˘�Â˙החוזרת הלבנה הקפות שהם החודשים לרבות 'שנה', היא הרי

הארץ. כדור

" הנזכרים: מהפירושים שונה באופן 'אותות' פירש לאתת החזקוני על והיוּ – " §¨§ŸŸ
בהם  שחוזים מה על עתידות אומרים החוזים כי ."העתידות,

הנ  המפרשים השמיים "רוב בגרמי חריג מאורע סימן, מלשון 'אות' פירשו ל

וזיהוי  והכוכבים המזלות בחינת או לבוא, העתיד לדבר סימן המהווה

עזרא, אבן לפירוש אך העתיד. על  כמבשרים בהם הניכרים הסימנים

" כמו בא, – 'אתה' מלשון הוא ש'אות' נראה רגעים, הם ¨¨§ואתה ש'אותות'
קדשׁ זה;מרבבת אחר בזה הזמן כל באים הרגעים שכן ב), לג (דברים "62 ¥¦§ŸŸ¤

אלא  במאורות, כלל תלויים אינם אלו שכן ממש, לרגעים כוונתו שאין ונראה

עצמן  שהן – בימינו) הנהוגות הדקות (כעין שעות של מוסכמים לחלקים

השמש. תנועת פי על היום של מוסכמים חלקים

מהיוועדות, נגזרת שהמילה נראה שעות, הם ש'מועדים' עזרא אבן לפירוש

" – למפגש זמן נוֹעדוּקביעת אם בּלתּי יחדּו שׁנים וכל הילכוּ ג ), ג (עמוס " £¥§§©¦©§¨¦§¦¦¨
זה, לפי המאורות; פי על שהן שעות, קביעת ידי על מתאפשרת היוועדות

בין  תיאום הדורשת בעולם האנושית הפעילות כל כלולה ה'מועדים' בעניין

הזמן  יחידות נקבעות פיהם שעל בכך המאורות מסייעים לה שגם אנשים,

השונות.

הרמב  ייעוד "לפירוש מלשון היא שהמילה נראה השנה, עונות הם ש'מועדים' ן

ואף  לתכליתה, אחת כל מיועדות השנה עונות מה. לדבר ונקבע שיועד זמן –

לבוא 62. העתיד דבר על מורה האות שכן 'בא', של זו ממשמעות נגזר סימן מלשון 'אות' גם

ב)."(רמב  יג דברים ן



עולם |96 אור

אחת  בכל להעשות שמיועדת החקלאית הפעולה שם על אותן מכנה הכתוב

רש  שפירש כפי ""מהן, הפסוק מילות על כב) (ח לקמן וחם י וקר וקציר Ÿ¨Ÿ§¦¨§©¤זרע
וחרף  מח "וקיץ כך נקראים ה' מועדי גם ונקבעו . שיועדו זמנים שהם מת §©¦¨Ÿ¤

ומקום  זמן של וקביעה ייעוד היא שניים של היוועדות וכן מקודשים, להיות

למפגש.

רש  עוסקת "פירוש התורה שכן מה, במידת מהפשט רחוק נראה ל'מועדים' י

כאן  ה' מועדי והזכרת הלכתית, ולא טבעית מבט מנקודת העולם ביצירת כאן

המתאר  בתהלים קד למזמור בפירושו עזרא אבן כתב וכך העניין. ממין אינה

" (יט) הפסוק על העולם, בריאת למוֹעדים את ירח "עשׂה – רבים " מפרשים ¨¨¨¥©§£¦
רק  המזמור, מטעם זה ואין ה'. מועדי קביעות בעבור הירח עשה ה' כי אמרו,

בראשית  מעשה ""יספר משלו: פירוש ומציע כי ; למוֹעדים', ירח 'עשׂה ¦£§©¥¨¨¨ופירוש
הירח  יתחדש – חודש כל בסוף ידועים מועדים השמש עם התחברו ."אחר

רשב  של לזה קרוב זה גם "פירוש בו ומתבהרת חודשים, הם ש'מועדים' – ם

התחדשות  'מועדים': החודשים נקראים שמחמתה הלשונית המשמעות

'מועד' וכאמור הירח, עם השמש אור של למפגש בהתאם נוצרת החודשים

מפגש. קביעת לשון הוא



רביעי  97|יום

ויהי  הארץ, על להאיר השּׁמים בּרקיע למאוֹרת והיוּ ְְְְְִִִִִִֶַַַַַָָָָָֹטו.
כֵן.

שה  לומר הכתוב נצרך מה לשם מיותרת: לכאורה זה פסוק מאורות "תחילת

השמיים  "ברקיע יהיו הקודם, בפסוק שהוזכרו השּׁמים " בּרקיע גם "למאוֹרת ? ¦§Ÿ¦§¦©©¨©¦
" הפסוק כן סוף בפסוקים ויהי בפירוט מתוארת העשייה שכן מיותר, נראה " ©§¦¥

אלה. קשיים ליישוב האפשרויות את נבחן הבאים!

"ı¯‡‰ ÏÚ ¯È‡‰Ï ÌÈÓM‰ ÚÈ˜¯a ˙¯B‡ÓÏ eÈ‰Â"§¨¦§Ÿ¦§¦©©¨©¦§¨¦©¨¨¤
""רש  כתב: לעולם י שיאירו ישמשו, זאת בפסוקנו "עוד החידוש שזהו היינו , ¨

הרמב  כך על והוסיף אחרות, מטרות נזכרו שבו הקודם הפסוק פני ן "על

תהיה  שההארה מודגש הארץ "שבפסוקנו ""על מגיע : אורם שיהיה הוסיף ©¨¨¤
מבלי  הנזכרים המעשים כל ויעשו בשמיים אור  להם שייראה אפשר כי לארץ,

ויאירו  בארץ ומביט השמיים ברקיע למאורות שיהיו אמר ולכך בארץ, שיאירו

הפסוק,"עליה  בתחילת הצורך את להסביר כדי אלו בדברים  אין עדיין אך .

" המילים את הקודם הפסוק בסוף להוסיף היה ניתן דבריהם לפי ולהאיר שכן

הארץ  זה!על פסוק תחילת על ולוותר "

ש  ולפרש זאת ליישב מארת "ניתן ואילו יהי היווצרותם, עצם על ציווי הוא " §¦§ŸŸ
למאוֹרת " מדוע והיוּ כן, אם אך לעד. כך להתקיים שימשיכו כך על ציווי הוא " §¨¦§Ÿ

הימים? בשאר ולא זו כפילות ישנה כאן דווקא

והשישי, החמישי בימים החיים ובעלי השלישי ביום הצמחים בריאת במסגרת

שהם  עצמם, בפרטים לא אך שנבראו במינים הוא לעד שיימשך שנקבע הקיום

המאורות  זאת, לעומת תולדותיהם; את ומשאירים העולם מן חולפים

קיימים  להישאר שעתידים בבריאה הנזכרים היחידים הנבראים הם והכוכבים

ביום  שנברא והרקיע הראשון ביום שנברא האור גם שנבראו. כמו תמיד

האור  שכן תמיד, שיישארו עליהם לומר שניתן מוחשיים עצמים אינם השני,

גם  לתרץ אפשר זה ובכיוון בתמידות, ומתחלפים נעים וחלקיקיו מופשט הוא



עולם |98 אור

הוויה  על המורה הנוסף, הציווי נאמר המאורות על רק לפיכך, הרקיע. לגבי

תמידית.

רשימת  בתוך הוזכר בציווי זה פרט מדוע מובן לא זה, הסבר שלפי אלא

" בין – המאורות ושׁנים תכליות וּלימים וּלמוֹעדים לאתת "והיוּ לבין להאיר " §¨§ŸŸ§£¦§¨¦§¨¦§¨¦
הארץ  ""על כך: לבסוף, לכתבו מתאים יותר היה ולכאורה לאתת , והיוּ ©¨¨¤§¨§ŸŸ

השּׁמים  בּרקיע למאוֹרת והיוּ הארץ, על וּלהאיר ושׁנים וּלימים !"וּלמוֹעדים §£¦§¨¦§¨¦§¨¦©¨¨¤§¨¦§Ÿ¦§¦©©¨©¦

" הציווי בין קשר שישנו נראה הפסוק מלשון בּרקיע אכן, למאוֹרת ©¦§¦Ÿ§¦¨§והיוּ
"השּׁמים  התכלית לבין הארץ " על שנכתב,להאיר כפי הוא הניסוח ולפיכך " ©¨©¦§¨¦©¨¨¤

האור  היה הרביעי היום עד לעיל, שהתבאר כפי כך: זאת להסביר וניתן

בצורה  צומצם הוא הרביעי וביום הבריאה, את מקיף הפשוט האלוהי

הם  המאורות כעת כן, אם המאורות. בגופי והתגשם ביותר משמעותית

האור  של ונשגבה עליונה מציאות מאותה בעולמנו שנותר והזכר השריד

הישירה  האלוהית ההשפעה את הבריות בעיני מסמלים והם הקדום,

המאורות, של והמשמעותי החשוב מעמדם מפני לפיכך, עולמן. על והמורגשת

הברואים  כמו מתחלפים יהיו ולא בעצמם לעד קיימים שיהיו ראוי

על  המאירה האלוהות של הנצחי למימד הולם ייצוג יהוו וכך התחתונים,

" הכתוב: פירוש הוא וכך השּׁמים העולם; בּרקיע למאוֹרת בעצמם,והיוּ – " §¨¦§Ÿ¦§¦©©¨©¦
" הוא שתפקידם מפני הארץ לעולם, על לפני "להאיר דווקא נכתב זה פרט . §§¨¦©¨¨¤

הקודם, שבפסוק הזמנים קביעת תפקיד לפני ולא הארץ על ההארה תפקיד

קיימים  יהיו שהמאורות שראוי לכך טעם לתת בכדי אין האחרון בזה שכן

בעצמם. לעד

" יהיו שהמאורות הכתוב כאן ומדגיש חוזר זה, השּׁמים מטעם כאמור "בּרקיע ; ¦§¦©©¨©¦
הבריאה  מרחבי העליונים, השמיים שם על כך נקרא השמיים רקיע לעיל,

א, בפסוק שנזכרו את 63האינסופיים מסמל הוא הארץ יושבי שבעיני מפני

שמציג  זו לתפאורה שייכים המאורות גם האלוהית. והאינסופיות השמיימיות

הרמב 63. שהציע השנייה הדרך כפי הרוחניים, השמיים שם על קיים "או זה רעיון לפיה וגם ן,

מתחזק. ואף



רביעי  99|יום

המציאות  נוכחות את להם ומזכיר שמשקף הארץ, יושבי בפני הרקיע

אליהם. והארתה השגחתה ואת בעולם האלוהית

��

"ÔÎ È‰ÈÂ"©§¦¥
" – הפסוק סוף של לכאורה מייתורו שהעלנו הקושי כן לגבי הזכרנו "ויהי , ©§¦¥

הרמב  דברי את ""לעיל המילים שהוספת שהסביר ח), (בפס' כן ן בסמוך ויהי " ©§¦¥
מצידו  נוספת בפעולה צורך ללא מיד התקיימה שהעשייה להורות באה לציווי

הקב  הבא,"של שבפסוק 'ו יּעשׂ' מהלשון בשטחיות להבין היה שניתן כפי ©©©ה
הדברים. נוצרו ה' של ומאמרו רצונו עצם מחמת אלא

" אחר: באופן כאן פירש תמיד האברבנאל היו שכן להגיד כן' 'ויהי ¥¦§©ואמר
מהמאורות  השפל בעולם מגיעים האלה ה'התועלות שהציב אלו מטרות – "

עולם. ימי כל להתממש ממשיכות המאורות 64בקיום

שלשון  (31 (עמ' לעיל שהתבאר מה פי על נוסף, באופן זאת לפרש ניתן

בלשון  המאורות עשיית מתוארת הבא בפסוק הדבר; גימור על מורה 'עשייה'

""ויּעש " ואילו עשייתם, גמר וזהו כן , עצם ויהי את מתאר שבפסוקנו " ©©©©§¦¥
באופן  הכתוב מדגיש זו בבריאה לעיל ). כמבואר הקדום, (מהאור התהוותם

אלו, שלבים שני שהיו האור 65מיוחד שבין המהותי ההפרש את להמחיש כדי

כבי  מהמאורות; המופק הגשמי האור לבין הקדום היה הראשוני ניתן לא כול

והיה  כיום, כצורתם הגשמיים במאורות הקדום האור את ישיר באופן להמיר

שני  וכשלב גשמי, בדבר והמרתו האור צמצום עצם של ראשון בשלב צורך

הרצויה. בצורתם הגשמיים המאורות את ולגמר לעצב

��

ברמב 64. ראה כש "אולם רק כך לפרש ניתן שלדעתו שם כן "ן נכתבויהי "¯Á‡Ï תיאור ©§¦¥
השני. כביום העשייה,

.65" נאמר השלישי ביום גם לכך, הארץ בדומה ותּוֹצא כן, ""ויהי השישי וביום ויּעשׂ, כן, ,"ויהי ©§¦¥©¥¨¨¤©§¦¥©©©
במקומותיהם. שהתבארו מהטעמים



עולם |100 אור

את  הגּדלים, המּארת שׁני את אלהים ויּעשׂ ְְְֱִִֵֶֶַַַַַֹֹֹֹטז-יח.
הקּטן  המּאוֹר ואת היּוֹם לממשׁלת הגּדל ְְְֶֶֶֶַַַַָָָָֹֹהַמּאוֹר
אלהים  אתם ויּתּן הכּוֹכבים. ואת הלּילה, ְְְֱִִִֵֵֶֶֶַַַַָָָֹֹלְממשׁלת
וּבלּילה  בּיּוֹם ולמשׁל הארץ. על להאיר השּׁמים ְְְְְִִִִֶַַַַַַָָָָָָֹבִּרקיע

טוֹב. כּי אלהים ויּרא הח שׁךְ, וּבין האוֹר בּין ְְְֱִִִֵֵֶַַַַָֹוּלהבדּיל

של  הקודמים לפסוקים ביחס ובעיקר לפרטיהם, אלו פסוקים הבנת לשם

פשרם: ועל השינויים על ונעמוד לאלו אלו אותם נשווה הציווי,

הבדלים: בארבעה להבחין ניתן

" הלּילה א. וּבין היּוֹם בּין "להבדּיל לעומת "ׁהחש וּבין האוֹר בּין "וּלהבדּיל §©§¦¥©¥©¨§¨§©§¦¥¨¥©¤

" ושׁנים ב. וּלימים וּלמוֹעדים לאתת בקיום.והיוּ ולא בציווי רק נזכר " §¨§ŸŸ§£¦§¨¦§¨¦

" וּבלּילה ג. בּיּוֹם בציווי.ולמשׁל ולא בקיום רק נזכר " §¦§Ÿ©©©§¨

בקיום  ואילו בסוף, הארץ על וההארה ראשונה, נזכרת ההבדלה – בציווי ד.

להפך. –



רביעי  101|יום

מהות  את לתאר היא הציווי בניסוח הכתוב שמגמת העיקרון את הצגנו לעיל

בפועל  נברא הדבר שבו האופן את לתאר היא הקיום בתיאור ומגמתו הדבר,

" המאורות היות מדוע להבין נוכל זה לפי הבריות. לעיני ŸŸ§לאתת ונראה
ושׁנים  וּלימים לתיאור וּלמוֹעדים שייך זה שכן ב), (הבדל בציווי רק נזכר " §£¦§¨¦§¨¦

בעת  מיד לעיניים נראה אין שכן – בעשייה נזכר ולא ותפקידם, מהותם

בעתיד. אותות שישמשו או הללו, הזמנים ייקבעו פיהם שעל בריאתם

יש  ג), (הבדל בקיום רק נזכר ובלילה ביום הממשלה עניין מדוע להבין כדי

הרמב  זו; ממשלה מהי ולברר כך:"להקדים זאת הסביר ן

מה  יכלול כי שהזכיר, האורה [=מלבד] מבלי אחר דבר הממשלה עניין

בארץ  ממשלה להם יש כי äלמõעדים", לאתת äוהי" תחילה ְְְֲִָֹֹשאמר
כי  השפלים, בכל ובהפסד בהוייה וממשלה בה, יולידו אשר בשינוייה

והירח  והיבשים, החמים בכל ויגדל ויוליד יצמיח ביום בממשלתו השמש

סתם  אמר כן ועל והקרים. הלחים וכל ובימים במעיינות יפרה ַבממשלתו
להם. השפלים ממשלת כי äבêילה", õçàם ְְְִַַַָֹ"ולמŁל

המים: ומקווי הצמיחה האקלים, בתנאי השׁליטה היא זו ממשלה §©לפירושו,
על  משפיע הירח של המשיכה וכוח הצמחים, לצמיחת מסייע השמש אור

הארץ. כדור פני שעל והלחות הרמב 66המים רומז הדבר "בדבריו לטעם גם ן

" הכתוב בדברי כלול שהוא מפני – בציווי זה עניין פורש לאתת שלא ŸŸ§¨§והיוּ
השנה,"וּלמוֹעדים  עונות הם שלפירושו ל'מועדים', בעיקר שכוונתו ונראה ; §£¦

כאן. שהזכיר אלו להשפעות בדומה לשמש, הארץ כדור מיחס המושפעות

המאורות  בממשלת זה תחום רק מדוע להסביר נוכל לעיל, לדרכנו בהתאם

הנראה  דבר זהו שכן בקיום, גם הוזכר – הארץ וגידולי העונות על ההשפעה –

משאר  בשונה הגלויה, המאורות מהופעת חלק והוא מיידי באופן לעיניים

בציווי. שהוזכרו המטרות

אותה "הרמב  מהי לפרש הראשונה, את סותרת שאינה נוספת, דרך מציע ן

ממשלה:

ובכוחם  התחתונים, מנהיגי שהם אצילות, כוח עוד שהממשלה וייתכן

בלילה  הצומח והמזל בו, ימשול ביום הצומח והמזל מושל, כל ימשול

זמננו.66. של במדע גם קיימות אלו הנחות כי יצויין



עולם |102 אור

העëים" לכל אתם ýאלהי ה' חלק "אŁר שכתוב: כעניין בה, ְֱֲִֶֶַַָָָֹֹֹימשול
לכêם  לõéכבים מסïר "מõנה הכתוב: שאמר מה והוא יט). ד ְְִִֶַָָָֻ(דברים
ההבדלה  היא השמות קריאת כי [...] ד) קמז (תהלים יקרא" Łְִֵָמõת
הכוחות, בכל וכן והחרב, הדם כוח ולזה והיושר, הצדק כוח לזה בכוחותם,

אדõנ  "áדõל אמר ולכך ולרצונו, עליון בכוח והכל באצטגנינות, ינäכידוע ֲֵָ
עליהם. כוח ורב כולם על גדול הוא כי ה), שם (שם éח" ַַֹוְרב

ממשלה  ישנה העולם, על המאורות של הטבעיות והשליטה לממשלה מעבר

שמציע  זו דרך ולפי והמזלות, הכוכבים ולשאר למאורות ונסתרת סגולית

שמוכיח "הרמב  כמו זה. בפסוק מדובר שעליה הממשלה בכלל היא גם – ן

שבאמצעותה "הרמב  ותכונה מיוחד תפקיד 'שם', יש כוכב לכל – מהפסוקים ן

בעולם. הנעשה על משפיע הוא

(ולא  'אותות' במילה בציווי רמוזה שהממשלה לומר מתאים זה פירוש לפי

הרמב  של לדרכו שפירושה הראשונה), כבדרך סימנים "'מועדים' הוא: לעיל ן

ובקיום  'אותות', נקרא זה עניין בציווי מדוע אך בעולם. לקרות העתיד על

'ממשלה'? נקרא

שבין  ההבדל בביאור לעיל שהצבנו העיקרון פי על להסביר ניתן זאת גם

הרמב  שהדגיש כפי הקיום. תיאור למגמת הציווי ניסוח דבריו,"מגמת בסוף ן

הקב  של בידיו אלא והמזלות הכוכבים בידי נתונות ההחלטות השולט "אין ה

ההשפעות  את הארצי לעולם להוריד שתפקידם כמתווכים רק והם בהם,

בצורה  מסודרים והמזלות הכוכבים היות אין האמת, מצד האלוהיות.

זהו  אלא מסויימים, דברים בעולם שיקרו לכך סיבה בזה וכיוצא מסויימת

הקב  מאת נגזר שכך לכך המהות "סימן את המתאר בציווי, כך, משום ה;

עצמאית; ממשלה ולא בלבד, סימן דהיינו 'אותות', נקרא זה דבר – האמיתית

טבעית, בצורה הבריות לעיני מתגלה זו מערכת שבו החיצוני האופן מצד אך

ולפיכך  הארצי, העולם על ולמזלות לכוכבים ושלטון ממשלה ניתנו כביכול

לנבראים, בפועל נראית זו בריאה שבו האופן את מתאר שכאמור בקיום

'ממשלה'. שזוהי נאמר

הרמב  של ""לדרכו וּבלּילה ן, תיאורבּיּוֹם הוא "È�ÓÊ לפרש ניתן אך הממשלה; ©©©§¨¥

תיאור שהוא ולומר אחרת שהמאורות ÂÓ˘‡בדרך לא כלומר הממשלה,

עצמם, ובלילה ביום שולטים שהם אלא והלילה, היום בעת בעולם מושלים



רביעי  103|יום

לשמש  היא הכתוב כוונת זה, הסבר לפי תחומיהם. נקבעים פיהם שעל ¤©בכך
שהופעתם  – ולכוכבים הלילה), תחום (וממילא היום תחום נקבע  פיה שעל –

הלילה, בוא את ביום.67מבשרת גם להראות שעשויה ללבנה, לא ¥אך

��

" שהצגנו: הראשון להבדל הלּילה נעבור וּבין היּוֹם בּין לעומת להבדּיל בציווי, " §©§¦¥©¥©¨§¨
"ׁהחש וּבין האוֹר בּין בקיום:וּלהבדּיל " §©§¦¥¨¥©¤

הבדלת  – האחד נפרדים: מובנים שני בתוכו כולל הראשון שהנוסח נראה

הראשון  ביום כבר נעשתה זו הבדלה בערבוב; ישמשו שלא מהחושך, האור

את  החליפו הגשמיים המאורות שבו הנוכחי ובשלב ד), בפס' שהתבאר (כפי

והחושך. האור בין ההפרדה שמירת תפקיד גם אליהם עבר – הרוחני האור

ברקיע. המאורות הופעת באמצעות והלילה היום תחומי קביעת – והשני

לשם  בזה; זה תלויים אינם לזה, זה הם שקרובים פי על אף אלו, עניינים שני

קבועים  שאינם בזמנים מתחלפים היו והחושך האור אילו המחשה,

תחומי  קביעות עניין לא אך ההפרדה עניין מתקיים שהיה הרי ומסודרים,

הפרדתם  לפני שהיה כפי יחד משמשים היו והחושך האור ואילו והלילה; היום

היה  – והלילה היום זמני את שמתחם אחר גורם היה אך הראשון, ביום

" התמציתי בתיאור להפך. הלּילה מתקיים וּבין היּוֹם בּין הלשון "להבדּיל , §©§¦¥©¥©¨§¨
הראשון: ביום הכתוב וכלשון מהחושך, האור הבדלת לעניין רומזת 'להבדיל'

"Ïc·iÂׁהחש וּבין האוֹר בּין רומזים "אלהים ו'לילה' 'יום' המושגים ואילו , ©©§¥¡Ÿ¦¥¨¥©Ÿ¤
ולילה. יום תחומי קביעת לעניין

ע 67. (לד שבת במסכת ע "התלמוד לה – רמה "ב הלילה: תחילת לזיהוי סימנים שני מזכיר א)

) חשיכה של לתחתון "מסויימת והשווה העליון באופן "הכסיף כוכבים. שלושה ויציאת ,(

שבו  בשלב כלומר סימן, רק הם הכוכבים ואילו הלילה, להיות הסיבה היא החשיכה פשוט,

לכך  הסיבה הם לא אך ברקיע, כוכבים שלושה נראים לילה להיקרא ראויה כבר החשיכה 

מלשון  נראה כך ואכן החושך. עצם אלא כלילה, להחשב העת מתחילה זו זמן שמנקודת

" לעיל: לילה הכתוב קרא ׁע ולחש לה בשבת יהושע' ה'פני כתב (וכן 'קובץ "" גם וראה ב, §©Ÿ¤¨¨¨§¨
ע  ב פסחים אברהם' 'ברכת ב; אות פסחים, יוצא "שיעורים', כך, אם לילה'). דין 'בעניין א,

להיותו, סיבה ומהווה ביום מושלת שהשמש כשם בלילה ממש מושלים הכוכבים שאין

הלילה, בהגיע האדם מבחין פיהם ועל בתחילתו מיד מופיעים שהם מכיוון מקום מכל אך

בהחלתו. מושלים הם כאילו הכתוב זאת מכנה



עולם |104 אור

מזה: זה מפוצלים העניינים שני הציווי התקיימות בתיאור זאת, לעומת

וּבלּילה " בּיּוֹם והלילה ולמשׁל היום זמני תחומי קביעת על הממשלה זוהי " §¦§Ÿ©©©§¨
" ואילו לעיל), שהצענו החשׁ(כדרך וּבין האוֹר בּין הפרדת וּלהבדּיל זוהי – " §©§¦¥¨¥©¤

לראשונה  נעשתה שבו הראשון, ביום גם הכתוב לשון היא וכך מהחושך, האור

'הבדלה' – מהעניינים אחד בכל אחר פועל הכתוב נקט ובדווקא זו. הפרדה

'הבדלה', לשון לומר מתאים לא והלילה היום תחימת לגבי שכן 'ממשלה', או

ולגבי  והלילה; היום של היותם עצם אלא ההבדלה אינו בזה העניין שהרי

'מושלים' המאורות אין שכן 'ממשלה', לשון לומר מתאים לא והחושך האור

מושלים  שאינם שכן וכל טבעי, באופן מאליו מתוכם מואר הוא אלא באור

היום  חלים המאורות הופעת ידי שעל מושלים, הם ובלילה ביום אך בחושך;

הופעתם. במקום הלילה או

– הממשלה עניין הזכרת כפילות והוא נוסף, קושי יתורץ זה הסבר פי על

" טז: בפסוק נאמר ואת שכן היּוֹם לממשׁלת הגּדל המּאוֹר את [...] אלהים ¤§©¤¤§¤§Ÿ¦¤©¨©¨Ÿ¡©©©ויּעשׂ
ה  לממשׁלת הקּטן המאורות,לּילה המּאוֹר ממשלת עניין בזה מפורש וכבר " ©¨©¨Ÿ§¤§¤¤©©§¨

" יח: בפסוק נכפל מה וּבלּילה ולשם בּיּוֹם ?"ולמשׁל §¦§Ÿ©©©§¨

היום  טז בפסוק שונה: משמעות מהפסוקים אחד לכל האמור, ההסבר לפי

את מציינים הרמב È�ÓÊוהלילה שפירש (כפי בעולם המאורות את "ממשלת ן

הם והלילה היום יח ובפסוק לעיל), כמובא יח, –ÂÓ˘‡פסוק הממשלה

שהתבאר. כפי יחולו, הם מתי וקובעים ובלילה ביום שולטים ואכן 68המאורות

" אחרת'): (ב'שיטה כתב טז בפסוק שכן עזרא, אבן פירש היּוֹם'כך ©¤¤§¤§'לממשׁלת
גם  החיים גם והנחושת, הבדיל וככה בשמש, תלויים והדשאים התבואה כי –

הנסיון  לחכמי ידועים הדברים ואלה מושלת. הלבנה ובלילה ,"הנולדים.

" הקצר): (בפירוש כתב יח בואה,ובפסוק עד השמש צאת משעת התורה יום

הכוכבים  ראות מעת ."והלילה

של  משמעותה את גם כוללת יח  שבפסוק שהממשלה לומר ייתכן מקום מכל

שהמאורות  רק נאמר שבהתחלה מפני כך על לחזור צורך והיה הראשונה, זו

כרמב 68. לפרש הכרחי טז אלא "בפסוק עצמו, בלילה מושלת אינה הלבנה כאמור שכן ן,

הלילה. בזמן – בעולם



רביעי  105|יום

לומר  חזר ברקיע תלייתם את הכתוב בתיאור ולבסוף זו, מטרה לשם נעשו

בפועל. למשול התחילו שמעתה

הדברים: בסדר שהצגנו, האחרון ההבדל פשר את להסביר לנו נותר כעת

" של התכלית הארץ בציווי, על היא להאיר בקיום ואילו לבסוף, מוזכרת " §¨¦©¨¨¤
שכן  יותר, הגיוני נראה הקיום שבתיאור הדברים סדר בהתחלה. מוזכרת

המטרות  משאר יותר ומרכזית מורגשת היא העולם על המאורות הארת

לתאר  היא שמגמתם הקיום, תיאור שבפסוקי להסביר ניתן אלו. שבפסוקים

ההארה  עניין הוקדם אכן לבריות, מתגלה הוא שבו לאופן בהתאם הדבר את

בסדר  קדמה וגם המאורות, של ביותר והמוחשית הישירה ההשפעה שהוא –

מצידו 69הזמנים; הדבר את לתאר היא שמגמתם הציווי, בפסוקי זאת לעומת

" המילים לאחר ההארה עניין את להזכיר צורך היה למאוֹרת המהותי, Ÿ§¦¨§והיוּ
השּׁמים  ושני בּרקיע עצמם, המאורות של התמידי קיומם על הוראה שמהוות " ¦§¦©©¨©¦

טו). (פס' לעיל שהתבאר כפי בזה, זה הם קשורים אלו עניינים

��

הנצי 69. כתב זה ""וכעין דבר': ב'העמק [...]ב האמירה משעת הסדר נתהפך המעשה בשעת

הקב  שתלה הראשון דברגע פשוט, לא "והטעם עוד  אבל הארץ, על  האירו ברקיע אותם ה

הערב  עד הבדילו לא ועדיין בארץ, פעלו ובהליכתם שהלכו, עד בממשלתם ."פעלו


