
 



 

 

2 

 פסח -רבנן דאגדתא למועדים 

 

 : י "יוצא לאור ע

 
 בית מדרש ומכון מחקר למדע האמונה  –רבנן דאגדתא 

 

 הדסה חיימוביץ :הפקה והוצאה לאור, ניהול מערכת

 סטודיו נקודה טובה :שעריםכריכה ויצוב ע

 טל חיימוביץהרב ; הרב ישראל אריאל; הרב חן חלמיש :ותביםכ

 הרב טל חיימוביץ: עריכה

 :ותלפרטים והצטרפ

2372727200  

 או

emetvemunawomen@gmail.com 

 בקרו אותנו ב 

 

C 

 "בית מדרש ומכון מחקר למדע האמונה –רבנן דאגדתא "לכל הזכויות שמורות 

 בין על פי דין תורה ובין על פי החוק הבינלאומי

 . בלבד או לקונים החוברות מופצות לשימוש המורשים

רבנן "בלא אישור בכתב מ גיטליות והמודפסותהדי  אין להעביר או להפיץ את החוברות

."דאגדתא



 

 

3 

הגדולה מצווה ה .רובותועמו ההכנות המ, מתקרב ובאפסח ערב 

את הוראת  תהכולל , "נךגדת לבוה"שמתייחד בו חג החירות הוא 

 . האמונה הישראלית גם לדור הבא

ללא ערבי ליל הסדר  ,ועמידתה לתאר את התפתחות האומהקשה 

דרך , עם זאתיחד . החגיגיים והאווירה הטעונה קדושה ומלכות של חירות

נשזרת האמונה הישראלית ונמסכת , מצוות האכילה וקריאת ההגדה

 . יםבוסמהבדמם של 

 

שם לו  ,"למדע האמונה ומכון מחקר בית מדרש –דאגדתא רבנן "

את לימוד ולהתאים , נית סדורה ומעמיקהרכת אמולמטרה ליצור מע

מערכות  מפתחמכון ה .ת הישראליתכלל הציבוריול , האמונה וערכיה

מקורות וביאורים בהירים ומרתקים בכלל סוגיות הליבה הכוללות  לימוד

סיכומים וגרפים ב  יםהלימוד והספרים מלווחוברות  .שבאמונת ישראל

   .לכל דורש ות פכים את הסוגיות האמונימד והונל הממחישים את ה

 

 חשובות הראויות ללימוד אמוניות לעורר נקודות השלפניכם בא וז חוברת

, בתחום האמונה והדעת שערים השלש חוברתב. טרם ובמהלך הפסח

 . העוסקות בנושאים המרכזיים ביותר שבחג

 

 ומאחלים לכם, כי תמצאו כף של נחת בלימוד זה מקוויםאנו 

  !חג כשר ושמח 

 

 

 

 שעריםפתיחת 

 ל"צוולף ז (הילנא)א ר פנחס והרבנית הינדל"הרב דבן  הרב זאב יוסף :נשמתלעילוי 
 ל"זולצבך ז בת פרופסור אברהם ושרלוטהורחל 



 

 

4 

 



 

 

5 

  6                                                    ומהות סיבה  –גלות מצרים  :ראשוןשער 

כיציאה הגלות  :ל"מהר | (8)ו מיתה אסורים יי –מהותה של גלות  | (2)הקדמה 

 | (72)הבא לתיקון תודעת ארץ ישראל עונש  –סיבת גלות מצרים  | (30)מהסדר 

סיבת גלות מצרים  | (72) 'והכנה לדבקות בה של אהבהייסורים  –סיבת גלות מצרים 

 חטא אדם הראשוןתיקון  –סיבת גלות מצרים  | 'לאמונה ועבודת ה "ספרבית " –

 (02)סיכום  | (00)

 

 

  44סוד האכילה המתגלה בפסח           בירור  – "פסח מצה ומרור" :שנישער 

נושא  –האכילה  | (13)עות וחשיבות האכילה הסדר כעיון במשמליל  –מה קד ה

 | (32)אכילה בקדושה  | (13)וכוונות בחינות  –האכילה  | (10)מרכזי בבריאה 

 (22)סוד הברכות  | (23)הנהגת השולחן הישראלי  | (38)לנפש ' הלחם לגוף ודבר ה

 (87)סיכום  | (23)ת קרבן פסח ל יכא |

 

 

 היחס שבין יציאת מצרים על  "זכר ליציאת מצרים" :שלישיער ש 

   44                                                                                           לבריאת העולם

הקדוש המרד  –יציאת מצרים  | (83)מצרים כשיקוף של מעשה הבריאה ציאת י

יציאת  | (21)ה הבריאה יציאת מצרים כעדות על מעש | (22)בטבע הבריאה העיוור 

 (327)סיכום  | (22)מצרים כסימון הגבול הבלתי מוגבל 

 

 

 

 

 העניינים תוכן 



 

 

6 

 



 

 

7 

 

מאבדות , אומות שגולות מארצם, לרוב. היא תופעה ייחודית לעם ישראלהגלות 

 . ונטמעות באוכלוסיות המקומיות, את המרקם הלאומי

והגלות , בבל, גלות מצרים: י תקופות שונותהגלות הישראלית שמתפרסת על פנ

היא תופעה שאין לה אח ורע בכל המהלך ; האחרונה שאורכה קרוב לאלפיים שנה

 . ההיסטורי האנושי

אך גם להכיר , פסח מזמן לנו הזדמנות לעסוק לעומק בסוגיית הגלות באופן כללי

מהווה חידה  ,היא גלות מצרים, הגלות הראשונה. את הייחודיות של גלות מצרים

, נוצר כתוצאה מהגלות" ריווח"איזה ? מה היתה סיבתה של גלות זו: פרשנית ידועה

 . ומה היה מהותה האמיתי של גלות מצרים

 

ורק לאחר מכן , תחילת עיסוקנו יהיה להכיר את מהותה של הגלות באופן כללי

 . נעמיק בסיבותיה ומהותה של גלות מצרים

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 הקדמה 



 

 

4 

 

 

 

 

 

 

 

 

ומהי ', גלות'עלינו לזהות מה מוגדר כ', גלות'הבין את תפקידיה של העל מנת ל 

 . המהות שעל ידה נוצרו מאפייניה השונים

ה המציין טלטול של אדם או חפץ .ל.באופן פשוט נוצר מהשורש ג' גלות'המושג 

  :ק"רד כך מגדיר זאת. ממקומו הרגיל למקום אחר

 
 ה.ל.ספר השורשים שורש ג| דוד קמחי ' ר

וגלותי , (עובדיה א כ" )וגלות החל הזה: "משקל אחר[ תגלו]
עניין אלו והדומים להם עניין גלות (. ישעיה מה יג)ישלח 

טלטול : ורוב הלשון. כי הוא לשון טלטול והנעה, וידוע הוא
וגם : "ויש בו טלטול הנוע לבד שאין בו שבי כמו. השבי

דברי " )ויגלום אל מנחת"וכן , (שמואל ב טו יט" )גולה אתה
 ( הימים א ח ז

איננו מחייב טלטול ' גלות'ה שממנו יצאה המילה .ל.ק מסביר כי השורש ג"רד

אלא עצם הטלטול והמעבר ', ומעבר ממקום למקום בעקבות שבי על ידי אויבים וכד

 .'גלות'מהמקום הוא הקרוי 

וכשרבותינו דברו ',  גלות'ל "אלא שלא כל תנועה ממקום למקום נקראת בלשון חז

כוונתם הייתה לתקופות ספציפיות בהם כל , הגלויות בהם ישראל היטלטלו על

 . האומה נאנקה תחת עול המלכויות

אצל רבותינו הראשונים מצאנו ? ומה מגדירה, כ הגלות במובנה הרחב"מהי א

 .כמה הגדרות

 

 

 

 

 

 ייסורים או מיתה –מהותה של גלות 



 

 

9 

 ייסורים -הגלות :  ן"הר
ורים הבאים על מגדיר כי הגלות אינה אלא סוג של ייס, בפירושו על התורה ן"הר

 . האומה

 
 פירוש על התורה| ניסים מגרונדי ' ר

ויאמר לאברם ידוע תדע כי גר יהיה זרעך בארץ לא להם 
וכבר כתבתי למעלה , נבוכו בו רבים על סבת זה הגלות. 'וגו
אמנם מה שאני חושב . ן ושאינו ישר בעיני"ש בו הרמב"מ

ייסורין ל לשבח עניין ה"בו כי הוא שכבר ראינו שהפליגו רז
והאריכו בזה , ה אוהבו מדכאו ביסורין"ואמרו כל שהקב

אבל עיקר העניין הוא שמפני שיצר לב האדם אינו ...בהגדות
ת מתחסד עם "שהשי, נכנע מתוך השלוה אלא מתוך הצרה

ברואיו כשמביא עליהן ייסורין שמתוך כך תש כוחו של יצר 
ולזה אחשוב שלפי שאמר ...הרע והם מתרצים לבוראם

והביאו לומר כך , ה במה אדע כי אירשנה"רהם להקבאב
, מפני שיצטרך לקיום ייעוד הארץ צדקת זרעו כמו שכתבתי

ידוע תדע כי : ת ואמר לו בלשון שאלתו עצמה"השיבו השי
, יבואו זרעך בשעבוד ועינוי מאפל ומחשך אשר יקרה להם

ולזה , ולא משכו אחר תאוות הגופניות, יצעקו תמיד אלי
וזה מצד שיסבלו מן , נכונים לאהבה וליראה אותייהיו יותר 

 .התלאה ומן האותות והמופתים אשר אחדש על דבר גלותם
 

 

 
 ריקבון ומיתה –הגלות : יהודה הלוי' ר

, יהודה הלוי' רכאשר , ן שמאפיין את הגלות כמין סוג של ייסורים"לעומת דברי הר

תוך שאר הייסורים הוא מייחדה מ, ותה וגדרה של הגלותמסביר את מה, ל"ריה

 . ומשווה את הגלות לריקבון של זרע באדמה, הרגילים

 



 

 

04 

  כגספר הכוזרי מאמר רביעי אות | יהודה הלוי ' ר

כי אכן כל  ,צדקת בבישך אותנו בדבר הזה: אמר החבר( כג)
אולם בחשבי על החשובים  .סבלנו לא עמד לנו עד היום

ת בתוכנו היכולים לסלק על נקלה באמירת מלה אחת א
להיות לבני חורין ולשלט  ,הבזיונות מעל נפשם

אני  ;ואינם עושים כן בהיותם נאמנים לדתם ,במשעבדיהם
האין זה קרבן שיש בו לכפר על חטאים רבים  :שואל

כי אז  ,לו נפל הדבר כאשר אמרת אתהיאמנם א !?ולמחותם
  .לא נשארנו זמן רב במצב זה

מעין  ,גלותועוד יש לאלוה חכמה נסתרת בהשאירו אותנו ב
גרגיר זה נופל אל תוך  .החכמה הצפונה בגרגיר הזרע

 .ושם הוא משתנה ונעשה לכאורה עפר מים וטיט ,האדמה
שם מוחש כלשהו ושאר ריולפי ראות עיני המתבונן בו לא י

אולם לאחר זמן יתברר כי  .ממה שהיה הגרגיר קדם לכן
גרגיר זה הוא אשר ישנה את העפר ואת המים עד שיהיו 

והוא אשר יעבירם דרגה דרגה עד אשר יתעדנו  ,עו הואמטב
 ,עלים ,פותיואז יוציא קל .היסודות ויהפכם להיות כמוהו

ן ההוא יועוד עד אשר יזדכך הגרעין ויכשר לחול בו העני
 ,ואז יהיה לעץ נושא פרי ,האלוהי והצורה של הזרע הראשון
והנה כך הוא הדבר גם  .כפרי אשר ממנו בא הזרע ההוא

משה כל דת שבאה אחריה משתנה לאמתו של דבר בדת 
להיות כמה אם כי למראית עין תתרחק ממנה הדתות האלה 

חל אשר הוא הפרי והן אפוא רק הכנה והקדמה למשיח המי
ובאחרית הימים בהודותן בו תהיינה הן פריו והיה העץ כלו 
אחד אז יעריצו את השרש אשר לפנים היו מבזים אותו כמו 

  .פסוק הנה ישכיל עבדישאמרנו בפרוש ה
 

הוא . ל משווה את השארות האומה בגלות לגרגיר הנטמן באדמה ונרקב"ריה

מה שנוגע לתפקיד הגלות  –אמנם מבאר את החשיבות והסיבה שיש בריקבון זה 



 

 

00 

ל מסביר "אך מתוך דבריו אנו למדים כי בביאור רחב ריה –כפי שנעמוד עליו בהמשך 

 .יבוד הצורה של האומהאת מהותה של הגלות כריקבון וא

 

, הנה מה שכתב הגאון מווילנה. באופן דומה כתבו כמה מרבותינו לאורך הדורות

 : בעניין א"הגר

 
 א אות ח"הגר' ליקוטים בסוף ספרא דצניעותא עם פי| א "גר

אמור וכן אנחנו ' ש בפר"ש לא יטמא כמ"וכן הגלות וכמ
עד  (יחזקאל לח)העצמות היבשות , בגלות ובפיזור עצמות

ל "כי יחזקאל אמר בדרך חידה שהיה בחו:...'יערה רוח וכו
ואין אתנו יודע עד מה . וזכריה מראות סתומות, ובסוף הבית

כי מעת שחרב הבית יצאה . עד יערה רוח ממרום עלינו
רוחנו עטרת ראשינו ונשארנו רק אנחנו הוא גוף שלה בלא 

אין ורימה מסובבת עלינו ו, ל הוא הקבר"ויציאה לחו. נפש
ומכל מקום היו . ם האוכלים בשרינו"הן עכו. בידינו להציל

עד שנרקב הבשר והעצמות נפזרו , חבורות וישיבות גדולות
ומכל מקום עדיין היו העצמות קיימות . פיזור אחר פיזור

עד שנרקבו , שהן התלמידי חכמים שבישראל מעמידי הגוף
 –ונעשה עפר , העצמות ולא נשאר אלא תרווד רקב מאתנו

, ואנחנו מקווין עתה לתחיית המתים. שחה לעפר נפשינו
 . התנערי מעפר קומי ויערה רוח ממרום עלינו

 

 

 אין אובדן אלא גולה  -ספרא 
הבנויים על התוכחה , ל בספרא"וסיעתו ישנה ראיה מדברי חז ל"לדברי ריה

ץ אֹיְב  " :שבפרשת בחוקותי רֶּ ם אֶּ תְכֶּ ם בַגּוֹיִם וְאָכְלָה אֶּ םוַאֲבַדְתֶּ  (. ויקרא כו  לח) "יכֶּ

 
 
 



 

 

02 

 מו' פרק ח פס| ספרא 

. ד שבטים שגלו למדי"עקיבא אומר אלו יו' ר. ואבדתם בגוים
יכול . אין אובדן אלא גולה: ואבדתם בגוים: אחרים אומרים

הרי  –כשהוא אומר ואכלה אתכם ארץ אויבכם ? אובדן ממש
אין אובדן ? הא מה אני מקיים ואבדתם בגוים. אובדן ממש

 .א גולהאל
 

או רק  יהוא אבדן ממש ,רבותינו בספרא נחלקו האם האובדן אותו מתארת התורה

הרי שמדובר על , שעשרת השבטים לא עתידים לחזורהסובר , עקיבא' לדעת ר. גלות

שלא דעת אחרים , לעומת זאת. 1גם אם אין זה מיתה גמורה –אבדן של ממש 

הפירוש , שלא יחזרו מהגלות עקיבא שיהיו אי מי מישראל' מקבלים את שיטת ר

  .הגלות עצמהלאובדן הוא 

 

א "ל והגר"נעוצה היטב בדבריהם של ריה, הדרך להסביר מדוע גלות היא אבדן

 :ר הירש"הרשוקיבלה ביטוי חריף בדברי , כפי שראינו לעיל

 
 פירוש על התורה בראשית ב יז | ר הירש "הרש

כפי , מצאנו במקום אחר שגלות באה במקום עונש מיתה
גלות היא בעצם מיתה . שקרה אצל קיין וכמו ברוצח בשוגג

שכן גם מיתה אינה סוף קיום האדם אלא רק , מועטת
 . פטירה מהעולם הזה

 

מסביר כי על , ר הירש בביאורו לעונשו של אדם הראשון וגירושו מגן העדן"הרש

מגן הרי שגירוש וגלות האדם , ה אמר כי ביום אכילתו מעץ הדעת יומת"אף שהקב

 . הוא עצמו ענף וסניף ממיתה, העדן

הוא מקבל , מדינו של רוצח בשגגה שבחילוף למיתה אותה גרםהרב מוכיח זאת 

וכפי שראינו , א"ל והגר"דברים אלו מתאימים לנאמר לעיל על ידי ריה. גלות כעונש

 . כי הריקבון והאבדן הם מהותה של הגלות, גם בספרא

 

                                                           
 . בפירושו התורה והמצווה, ם לפסוקים אלו"פ ביאורו של המלבי"ע 1



 

 

03 

 

 

 

 

 

 

 

 

אנו מוצאים כי לדבריו אין חיוב שהגלות תגיע , הגלות על מהות ל"המהר בדברי

בקיומו של  שינוי מהסדר הרגילה עצם. או מיתה אובדן, ממששל  צורה עד כדי איבוד

 . הוא עצמו מהותה של הגלות ,אדם או אומה

 

 נצח ישראל פרק א  |ל "מהר

כי הגלות בעצמו הוא , ועוד שיש לבאר ענין הגלות תחלה
כי אין ספק כי  ,וזה. על הגאולה ראיה והוכחה ברורה

  .נוי ויציאה מן הסדריהגלות הוא ש
 

תנאי מחיה  נםשלכל מציאות יש כךה ברא עולמו "ל כי הקב"מסביר המהר

הם עצמם המהות של , השינוי מתנאים אלו שנקבעו בשעת הבריאה. מסוימים

החלק  .חלקים' ל מחלק את שינויי הסדר שמגיעים בעקבות הגלות לג"המהר .הגלות

 :הראשון הוא שינוי מקום

 

וסדר את , שהשם יתברך סדר כל אומה במקומה הראוי לה
והגלות מן . שהוא ארץ ישראל, ישראל במקום הראוי להם

וכל הדברים כאשר הם . מקומם הוא שנוי ויציאה לגמרי
אין להם עמידה , והם חוץ למקומם, יוצאים ממקום הטבעי

 ...רים למקומם הטבעירק הם חוז, במקום הבלתי טבעי להם
שאין זה , אם היו עומדים בגלות לעולם, וכן ישראל בעצמם

כי מקומם הראוי להם לפי סדר , מקומם הראוי להם
ולא ברשות , המציאות להיותם בארץ ישראל ברשות עצמם

כמו כל דבר ודבר מן הנמצאים הטבעים יש להם לכל . אחר

 

 

 

 הגלות כיציאה מהסדר: ל"מהר



 

 

04 

( ג"מ, ד"אבות פ)ל "כמו שגזרו חז, אחד מקום בפני עצמו
 .וכל דבר הוא ברשות עצמו', אין לך דבר שאין לו מקום'

 

דרכה של אומה היא להתקיים . החלק השני בו מתבטא שינוי הסדר הוא הפיזור

הפיזור של ישראל בין האומות הוא שינוי יסודי . באחדות ובכינוס בין כל חלקי העם

 :בתנאי קיום זה

 

וזר כל דבר ודבר וכמו שח, וכמו כן הפיזור אינו דבר טבעי
כך חוזרים החלקים המפוזרים והנפרדים , אל מקומו

ודבר זה מבואר לכל אדם אשר הוא בן . להיותם כלל אחד
ואם כן למה יהיה חלוק . כי כל החלקים ענין אחד להם, דעת

ולכך כל פיזור  !?מאחר שהם דבר אחד, ולא יתאחדו, ביניהם
האומות הוא ולפיכך פיזור ישראל בין . עומד להתכנס יחד
ראוי שיהיו , שמאחר שהם אומה אחת, דבר יוצא מן הטבע

כמו שתמצא כל הדברים הטבעיים , עומדים יחד להיות אחד
וכן כל , רק הם מתקבצים ביחד, אינם מחולקים לשנים

, להיות מתקבצים( ז, קהלת א" )הנחלים הולכים אל הים"
ומאשר האומה הישראלית אומה . ואין דבר אחד מתחלק

ראוי , בלתי מחולקת ומופרדת יותר מכל האומות אחת
ומזה נראה כי הפיזור להם בפרט אינו . שיהיו מקובצין יחד

, ואי אפשר לומר שדבר זה הוא בשביל חטא ועון. טבעי כלל
, דהיינו הפיזור לישראל, סוף סוף דבר זה הוא בלתי טבעי

 :ויהיה הבלתי טבעי נעשה טבעי אם היה זה לעולם
 

שי והאחרון הוא ביטול העצמיות והחירות על ידי שיעבוד לאומה או השינוי השלי

 :כח זר אחר

 

כי לפי סדר המציאות אין ראוי שתהיה אומה , ועוד
כי השם יתברך ברא , משעבדת באחרת להכביד עול עליה



 

 

05 

עליון "רק מה שראוי שיהיו ישראל . כל אומה ואומה לעצמה
ם רצון המקום כאשר עושי( א, דברים כח' ר" )על גויי הארץ

כי כך ראוי לפי סדר המציאות בשביל , דבר זה ענין אחר -
, לפי סדר המציאות, אבל שאר האומות. מעלתן ומדריגתן

שלא תהא , ראוי שכל אומה ואומה מצד שנבראת לעצמה
הוא , ואם היה נשאר דבר זה תמיד. רשות אחרים עליה

נו שאי, היה דבר זה, הגלות ויד האומות מושלים על ישראל
, עומד תמידי, והוא שנוי סדר העולם, לפי סדר המציאות

 :ולכך מן הגלות נוכל לעמוד על הגאולה. ודבר זה אי אפשר
 

 
 

 ל קרוי גולה"רק הגולה מארץ ישראל לחו: מדרש שוחר טוב 
ל "מאחר והגדיר המהר. ל"ל המובאים כאן ישנה ראיה מדברי חז"לדברי המהר

יהיו מובנים , ר ולא כטלטול ממקום למקום גרידאאת הגלות כשינוי ויציאה מן הסד 

דברי המדרש שוחר טוב על שמואל הטוען שגלות משמעה רק כאשר אדם גולה 

 – ולא כאשר הוא עובר ממקום אחד למקום אחר בארץ ישראל, ל"מארץ ישראל לחו

 :מאחר וכל אחד מישראל ראוי לשכון בכל מקום בארץ

 

 שמואל פרשה ח| מדרש שוחר טוב 

הנגלה ' וא איש אלוהים אל עלי ויאמר אליו כה אמר הויב
אדם כשהוא גולה : שמעון בן יוחאי' תאני ר. 'נגליתי וגו

בשעה . אין זה קרוי גולה, מיהודה לגליל או מגליל ליהודה
 . שהוא גולה מארץ ישראל לחוץ לארץ קרוי גולה

 

 

 

 



 

 

06 

 ?היש גלות בארץ ישראל
האם בשאלה , ל"מהרא לבין דגשו של ה"גריתכן וישנו חילוק בין דברי הכוזרי וה

 :ונסביר ?תיתכן גלות גם בארץ ישראל

המשמעות של גלות היא כפי שראינו שינוי צורה , א"ל והגר"מאחר ולדברי ריה

הרי אפשר ; מיתה מועטת: ר הירש"וכלשון הרש –מוחלט המגיע עד כדי אבדן 

ולא כאשר , הגלות ל היא"א דווקא יציאה מארץ ישראל לחו"שלדעת הכוזרי והגר

 .  ישראל מרוכזים בארץ גם אם הם משועבדים לאומה אחרת

כ גם "וא, ל כל שינוי ויציאה מהסדר הוא עצמו גדר של גלות"מאידך לדברי המהר

 !שיעבוד בארץ ישראל יכול להיחשב לגלות

ואכן מצאנו אצל כמה מרבותינו שנקטו כי ישנה אפשרות גם לגלות בתוך ארץ 

 !ישראל עצמה

 :החתם סופר ,משה סופר' רך כתב כ

 
 קנ' תורת משה בראשית עמ

ל "במדי היינו בחו. והנה גלות מדי וגלות יון היו שני הפכים
ואמרו . ל"ולאחר נס פורים היו יושבים בשלוה בחו

עניין אבילות ישנה , תורת אדם' ן בס"רמב' עי)הקדמונים 
ום בזמן שאין של( ב"ה יח ע"ר)הא דאמרינן ( ה קרי להו"ד

רצו מתענין רצו אין מתענין היינו בימי מרדכי שהיה שלוה 
ק וקרבנות ואנחנו "כי אין ביהמ, ז גלות יחשב"ובכ, לישראל

ק "וההפך גלות יון היינו בארץ הקדושה ובהמ. בארץ טמאה
אך עשו עמנו רעות רבות ומיתות משונות לבטל , קיים

אך לישב בארץ . ולגלות יחשב, התורה ומצוות ישראל
אפילו לא נהיה כמלכים ושרים ' ראל ולקיים מצוות היש

זה , כמו שהיינו אחר שנתן כורש רשות עד ששלטו היוונים
כיון שאנחנו על ארץ קדושה ושומרים , לא נחשב לגלות

 !?מה לנו יותר, ב"תורה ומצוות וקונים חיי עוה
כרצונו ' ה בבואו אל בית אביו בארץ ועבד ה"והנה יעקב אע

שיקראו למקום מגוריו ארץ העברים כי אם  לא רצה, וחפצו



 

 

07 

' ויעלו לו בחשבון ת" ארץ לא להם"כדי שיהיה , ארץ כנען
ה לא דיין לצדיקים במה "ל הקב"א(. ראה שם טו יג)שנה 

ק וקונה לו קניין עדי "ל שיושב באה"ר, ב"שמוכן להם לעה
ב עוד ירצה לחשוב לו זה לחשבון גלויות "עד לחיי עוה
על כן . לא כן אין זה גלות! ?וני ושעבודז ע"להרויח בעוה

והיינו דאמר . קפץ עליו רוגזו של יוסף ירד למצרים על כרחו
 .  יוסף כי גנוב גונבתי מארץ העברים ולא אמר מארץ כנען

 

פ שישראל "אע, מסביר החתם סופר כי גלות יוון נחשבת לגלות בשל השעבוד

יעקב . 'ארץ כנען': ארץ ישראלפ זה הוא מסביר מדוע יעקב קרא ל"ע. ישבו בארצם

אבינו היה מעוניין שתחילת הגלות עליה נתבשר אברהם אבינו בברית בין הבתרים 

ם וַעֲבָדוּם " (בראשית טו ג) - ץ לאֹ לָהֶּ רֶּ ר יִהְיֶּה זַרְעֲךָ בְאֶּ דַע כִי ג  ר לְאַבְרָם יָדֹעַ ת  וַיאֹמֶּ

אוֹת שָנָה על ידי שיעקב . שהוא מצוי בארץ ישראלתחל כבר כ –" וְעִנּוּ אֹתָם אַרְבַע מ 

תחל הגלות כבר עתה ויהיה הדבר נחשב בחשבון , ישב בארץ בראשות אחרים

 .  שנה עליה נתנבא אברהם' ארבע מאות'ה

 

ומהם , ל הנראים כסותרים זה את זה"בנקודה זו מצאנו שני מדרשי חז, ואכן

 :חשב כגלותל נחלקו האם שיעבוד בארץ ישראל י "מובן כי יתכן שגם בחז

 
 בראשית פרשה ב פסקה ד  | מדרש רבה

זה  -" והארץ היתה תהו" :ש בן לקיש פתר קריא בגליות"ר
 ".ראיתי את הארץ והנה תהו"( ירמיה ד) :שנאמר ,גלות בבל

 ".ויבהילו להביא את המן" :(אסתר ו)זה גלות מדי  -" ובהו"
זה גלות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל  -" וחושך"

כתבו על קרן השור שאין  :שהיתה אומרת להם ,תיהןבגזירו
זה גלות ממלכת  -" על פני תהום" .לכם חלק באלהי ישראל

מה התהום הזה אין  :הרשעה שאין להם חקר כמו התהום
זה רוחו  -" ורוח אלהים מרחפת" .אף הרשעים כן ,לו חקר

 .של מלך המשיח



 

 

04 

רחש כאן בארץ רואים כי לדעת ריש לקיש השעבוד ליון שהת, במדרש זה

 . נחשב כגלות לכל דבר, ישראל

 :מאידך בבמדבר רבה מצאנו דברים הפוכים

 
 במדבר פרשה ז פסקה י | מדרש רבה 

צו את ' :רבנן פתרין קרייה בגלות .'צו את בני ישראל'א "ד
שילוח  .על שעברו ישראל על המצות נתחייבו -' בני ישראל

אלא  'וישלחו'אין  -' וישלחו מן המחנה' :ד"הה ,זה גלות
ויצאו ' .'שלח מעל פני' :(ירמיה טו)כמה דתימא  ,לשון גלות
ולא יטמאו את ' ...י ששם השכינה חונה"זו א 'מן המחנה

ולכך לא נאמר בזה  .הרי זה אמור כנגד שעבוד יון ',מחניהם
 -' טומאה'ולכך נאמר בזה  ,שלא הגלום מארצם ',שילוח'

 .שלהם שטמאו יונים את ההיכל בעבודת כוכבים
 

מלכויות על ישראל ' כאן במדרש שמבאר את פרשת מצורע כרומזת לשלטון ד

' שילוח'ולא ננקט לשון , מובן כי השעבוד היווני איננו קרוי גלות, ובהם הגלויות

מאחר ולמרות השעבוד הוא לא כלל בימי יון יציאה ; גלות –שמשמעותו כבמדרש 

 .   אל מחוץ לארץ

 

הסביר מדוע גם כשהיו , הקודם לי רבני אמריקה בדוראחד מגדו יצחק הוטנר' ר

מדבריו עולה כי אין . 'גלות'נחשב הדבר כ, ישראל בתוך ארצם בזמן השלטון היוני

הופך להיות  –ישראל  –אלא מהיות מה שהעם היושב בו , הדבר נובע מתוך שיעבוד

 .  כלא שייך לארץ

 
 פחד יצחק על חנוכה מאמר יג ד| יצחק הוטנר ' ר

ה התבוננות במהותה של גלות יוון מעמידה אותנו בפני והנ
ל שאמרו כי בברית "מצינו לחז. חידוש גדול בתפיסת עניינה

בין הבתרים נכללו כל השעבודים וכל הגלויות של ארבע 
מלכויות היו ישראל פזורים בארצות ' והלא רק ב. מלכויות



 

 

09 

אבל בכל משך הגזירות , פזורים בבל פרס ואדום, הגוים
. ות של יון לא מצינו שום רמז לגירוש ישראל מארצםוהצר

ואם כן כיצד נפרנס מקרא מפורש בברית בין הבתרים 
שנאמר בה תנאי בכל הגלויות של כל המלכויות שהגלויות 

וכיצד יתכן למצוא מקום לצרת ', ארץ לא להם'מתקיימות ב
 ?יון בברית בין התרים

רים לא אלא שענין זה עומד הוא על היסוד האיתן שמומ
ומכיון , ארץ ישראל רק לצבור ניתנה. קבלו חלק בארץ

בוודאי שהיא , שפריקת עולה הוי פרישה מדרכי ציבור
חלק בארץ ישראל למי . מפקיעה את בעליה ממתנת הארץ

שמפקיע עצמו מכלל ישראל הרי זה משפט הסותר את 
כי על . וזה הוא החידוש הנורא במהותה של גלות יון. עצמו

ת של השכחת התורה והעברת המצוות ולחץ ידי הגזירו
בידה של יון ליצור , חכמתה ודעותיה של יון על דעת תורה

כי יון היא . בתוך ארץ ישראל עצמה" ארץ לא להם"מצב של 
ועל כן , המלכות השואפת ליצור מצד של מומרות בישראל

שלטונה מחדש פנים של פיזור וגלות גם בתוך הגבולין של 
 .הארץ עצמה

 

יש להבין כי גלות אינה אלא כאשר העם נמצא בארץ , הוטנר' הרי דברי על פ

כי הסיבה שגם , הרב מסביר. ואין שיעבוד יכול להגדיר מציאות כגלות, שאינה ארצו

הוא משום שלמתייוונים המומרים ' ארץ לא להם'בשעבוד היוני נחשב הדבר כ

' גלות'ם היתה כאן ומכאן שלדיד , הפורשים מדרכי הציבור כבר לא היה חלק בארץ

אלא מכך שהארץ כביכול נשמטה מתחת , לא על ידי שהם יצאו מהארץ. ממקומם

 . ידיהם

אין השלטון , לדבריו אפשר להבין מדוע לדעת מדרש במדבר רבה שהובא לעיל

על אף שעדיין תחשב ישיבתם של חלקים , אלא כשיעבוד, היוני נחשב כגלות

 .'םארץ לא לה'כישיבה ב, נרחבים מישראל

 



 

 

24 

 

 

 

 

 

 

כי , לומרניתן , ביחס לגלות מצרים. עד עתה עסקנו במהות הגלות באופן כללי

ת לתפיסות נושקכ, לסיבת גלות זוגדולי הדורות אפשר להצביע על יחסם של 

 . שביחס לגלות בכלל

אם היא כקבלת , לאחר שנפגשנו עם הדעות המרכזיות ביחס למהות הגלות

או ; (ל"ריה)או אף כזה המביא לידי רקבון ומיתה ( ן"ר)ייסורים שעל ידי טלטול 

 .  נעסוק כעת בסיבת גלות מצרים; (ל"מהר)שהיא רק יציאה ושינוי מן הסדר הטבעי 

 

 
 חטאו של אברהם –סיבת גלות מצרים 

שמציבים את , הגמרא בנדרים מביאה לנו את דעתם של שלשה מחכמי ישראל

 . אברהם אבינוסיבת גלות מצרים כעונש על חטאים שונים של 
 

 א "ע מסכת נדרים דף לב| תלמוד בבלי 

מפני מה נענש אברהם  :אמר רבי אבהו אמר רבי אלעזר
מפני  ?אבינו ונשתעבדו בניו למצרים מאתים ועשר שנים

וירק את חניכיו " :שנאמר ,שעשה אנגרייא בתלמידי חכמים
  ".ילידי ביתו

וך מפני שהפריז על מדותיו של הקדוש בר :ושמואל אמר
  ".במה אדע כי אירשנה" :שנאמר ,הוא

שהפריש בני אדם מלהכנס תחת כנפי  :ורבי יוחנן אמר
  ".תן לי הנפש והרכוש קח לך" :שנאמר ,השכינה

 

 

 

 סיבת גלות מצרים 
 לתיקון תודעת ארץ ישראל הבא עונש



 

 

20 

ן כי סיבת השעבוד במצרים "כתב הרמב, ל"בצורה דומה למה שמופיע בדברי חז

וזכר ן נקט בחטא שונה שלא ה"אלא שהרמב, נעשה משום חטא של אברהם אבינו

 .בדברי חכמינו

 
 בראשית פרק יב פסוק י | ן "רמב

ויהי רעב בארץ הנה אברהם ירד למצרים מפני הרעב לגור 
והמצרים עשקו אותו חנם , שם להחיות נפשו בימי הבצורת

, ה נקם נקמתם בנגעים גדולים"והקב, לקחת את אשתו
וגם צוה עליו פרעה , והוציאו משם במקנה בכסף ובזהב

 :אנשים לשלחם
, ורמז אליו כי בניו ירדו מצרים מפני הרעב לגור שם בארץ 

שמות )והמצרים ירעו להם ויקחו מהם הנשים כאשר אמר 
ה ינקום נקמתם בנגעים "והקב, וכל הבת תחיון( א כב

, גדולים עד שיוציאם בכסף וזהב וצאן ובקר מקנה כבד מאד
והחזיקו בהם לשלחם מן הארץ לא נפל דבר מכל מאורע 

יהיה בבנים והענין הזה פרשוהו בבראשית רבה  האב שלא
ה "אמר הקב, רבי פנחס בשם רבי אושעיא אמר( ח ו)

ואתה מוצא כל מה , לאברהם צא וכבוש את הדרך לפני בניך
באברהם כתוב ויהי רעב , שכתוב באברהם כתוב בבניו

כי זה שנתים הרעב ( להלן מה ו)בישראל כתיב , בארץ
 :בקרב הארץ

אבינו חטא חטא גדול בשגגה שהביא אשתו ודע כי אברהם  
והיה לו לבטוח , הצדקת במכשול עון מפני פחדו פן יהרגוהו

כי יש , בשם שיציל אותו ואת אשתו ואת כל אשר לו
שנצטווה , גם יציאתו מן הארץ .באלהים כח לעזור ולהציל

כי האלהים , עון אשר חטא, מפני הרעב, עליה בתחילה
ה הזה נגזר על זרעו הגלות ברעב יפדנו ממות ועל המעש

בארץ מצרים ביד פרעה במקום המשפט שמה הרשע 
 :והחטא



 

 

22 

מה . ן מסביר כי בפרשת ירידת אברהם למצרים רמוזה גם ירידת בניו"הרמב

אף תחילת הגעתם של ישראל למצרים גם היא מפני , אברהם ירד מפני הרעב

לוקחו נשות  אף בירידת בניו, מה ירידת אברהם לוותה בלקיחת אשתו. הרעב

כך היה גם בירידת כל , את פרעה נגעים גדולים' מה בירידת אברהם נגע ה. ישראל

 . ישראל ויציאתם ממצרים

נבעה כי גם סיבת ירידת ישראל למצרים גם היא , ן"מתוך כך מסיק הרמב

אברהם . ן הוא ישיר"הקשר לדברי הרמב. מהסיפור שהתורה מספרת על אברהם

ה "היה לו להתמלא באמונה שהקב. צרים מפני הרעבאבינו חטא בכך שירד למ

 . ולא להביא את עצמו למקום שיש בו גם סכנה לשלום שרה, יפרנסו במקומו

 

על הצורך של החסידים להתמלא באמונה ולהאמין שיוכלו , ן הללו"דברי הרמב

 :מתאימים לדברי חובות הלבבות, להתפרנס במקומם גם אם השעה קשה

 
 פתיחהשער הבטחון , חובות הלבבות| בחיי אבן פקודה ' ר

כי בתחילת דרכו נסע לארץ , ואמרו על אחד החסידים
והנה מצא איש מעובדי האלילים . רחוקה לבקש פרנסתו
אתם בתכלית : אמר לו החסיד. בעיר אשר נסע אליה

העיוורון וחוסר יכולת ההבחנה כאשר אתם עובדים 
ומה אתה : אמר לו האמגושי עובד האלילים. לפסלים האלו

אני עובד את : אמר לו החסיד? עובד ולמי אתה מתפלל
אמר לו . המפרנס אשר אין כמוהו, אל שדי האחד, הבורא

: אמר לו החסיד. מעשיך סותרים את דבריך: עובד האלילים
אילו מה שאתה אומר היה : אמר לו עובד האלילים? מדוע

כי אזה היה מפרנס אותך בארצך כמו שיפרנס , בטוח בליבך
במיוחד , ולא הייתה טורח לבוא אל הארץ הזו, ותך כאןא

נסתתמו טענות . בשל אורך המרחק שבין ארצך לכאן
הפרוש וחזר לעירו וקיבל עליו שלא לנסוע מאותו העת 

 . והלאה
 



 

 

23 

הרי שיציאה מן העיר לצורך פרנסה אין לה מקום למי , בחיי' בבחינת דברי ר

הרי שירידת אברהם למצרים , לובהתאמה לדברים א. ה"שבוטח באופן שלם בקב

מכאן שהדרך להציג את . י לגודל חסידותם של האבותלכאורה לא נעשתה כראו

 . קצרה, ירידת אברהם כחטא

 

 
 למהות הגלות ביחסן "דברי הרמב

מתאימים , ן אודות סיבת גלות מצרים כעונש על חטאי אברהם"דברי הרמב

ן הציג את "הר, כזכור. הגלות ן שראינו בפרק הקודם אודות מהותה של"לדברי הר

 . הגלות כייסורים הבאים לכפר עוון

ן גלות מצרים באה כתוצאה מחטאו של אברהם הרי "מאחר ולדעת הרמב

שמתבטאת בייסורי , שבהכרח הוא שהגלות מהווה סוג של כפרה על העוון

אבות אכלו בוסר ושיני בנים : "אלא שהשאלה העולה מאיליה היא. השיעבוד

 :ואכן כך הקשה האברבנאל ?(כב, ירמיה לא" )תכהינה

 
 בראשית טו השאלה הטו, פירוש על התורה| יצחק אברבנאל ' ר

המעגנים את סיבת גלות , ל"של חז) והנה הדעות האלו
כולם מלבד מה שיש בהם ( מצרים בחטאיו של אברהם

שאברהם שחטא : והוא. מהחולשה כבר יכללם ספק עצום
אתה תבוא אל אבותיך בשלום ו:"כמו שכתוב , לא נענש כלל

ונענש עליו הדור השלישי והרביעי , "תקבר בשיבה טובה
: מיוצאי חלציו על לא חמס בכפיו ועל כיוצא בזה נאמר

ואמנם מה ". אבות יאכלו בוסר ושיני בנים תקהינה"
הוא לבד בחטא " פוקד עון אבות על בנים"שאמרה תורה 

לא על צד  עבודה זרה וכשאוחזים מעשה אבותיהם בידיהם
 . העונש שיענשו בנים בעוונן אביהם שלא נכשלו הם בו

 
ין בביאורו למסכת 'חיים מוולאז' את התשובה לשאלה זו ניתן לראות בדברי ר

אלא מהווים הטבעה , מעשי האבות אינם רק סימן חיצוני לבנים, לדבריו. אבות



 

 

24 

חטא . עכך הוא בין לטוב ובין לר. נפשית העומדת בתוך טבעיותם של הבנים

ולפיכך אף אם אצל , מטביע בנפש הבנים מציאות ותכונה נפשית מסוימת, האבות

 . אצל הבנים נזדקק לתיקון, האבות לא נפגש בתיקון מסיבות מסוימות

 
 פרק ה משנה ג  -ספר רוח חיים על אבות 

כאן אמר אברהם . עשרה נסיונות נתנסה אברהם אבינו
ירצה . א אמר אבינוול. ולעיל אמר מנח ועד אברהם. אבינו

מתהלך בתומו צדיק , (ז, משלי כ)בזה על פי מה שכתוב 
כי כמה מדות שהצדיק טרח ויגע . אשרי בניו אחריו

ובקצת יגיעה . לבניו אחריו המה כטבע מוטבע. להשיגם
כמו שנראה בחוש שרבים מעמי ארץ מהיהודים . יגיעו לזה

בינו והוא מוטבע בנו מא. מוסרים את עצמם על קידוש השם
וכן כל . אברהם שמסר נפשו לאור כשדים על אמונתו

וכן ההתעוררות . העשרה נסיונות היו להישיר הדרך לפנינו
". לך לך"לאדם פתאום לילך לארץ הקודש הוא מנסיון 

וקבלת כל דעבדין משמיא לטב מנסיון הרעב שלא הרהר 
, (טז, משלי כד)אחר מדות השם יתברך וזה שאמר הכתוב 

כן מובא הלשון )ורשע יפול באחת . צדיק וקם כי שבע יפול
פירוש כי הצדיק ( ובמקרא כתיב יכשלו ברעה.( ז)בסנהדרין 

אף אם יפול לא יחשוב מאומה כי נופל הוא כי אם הוא קם 
כי למפלה יחשב ולא . ובאחת יפול הרשע. ועומד על עמדו

  :יחשוב זאת לתקומה להיטיבו באחריתו
 

 
 ארץ ישראל בנפש האומה צריבת תודעת –גלות מצרים 

ההבנה והאמונה כי . הוצרכה לתיקון אצל בניו, ירידתו של אברהם למצרים

ה יפרנס את "אלא יש להאמין כי הקב, למרות הרעב והצרות אין לרדת מן הארץ

 . תה צריכה להיחרט באותיות של זהב בנפשם של הבניםי הי, אומתו בכל מקום



 

 

25 

ה כי יציאה לגלות מהווה מקום של צרב בנפש האומ, השיעבוד שנעשה במצרים

על פי זה הייסורים שהיו כפרה על חטאו . אין בה נחמה ואיננה פתרון. סבל וכאב

היוו בעצם תיקון נפשי המעגן בנפש האומה את הצורך לדבוק , של אברהם אבינו

 .  בארץ ישראל

 
 

 ן"הפולמוס שעל דברי הרמב
, אשכנזי בעל מעשי השם אליעזר' ר. ן הוקשו כמה קושיות"ד דברי הרמבכנג

 .ן"ל יש להבין כנגד ביאורו של הרמב"הראה שדווקא מדברי חז

 
 פרק ד   ,חלק מעשי אבות ,ספר מעשי השם |אליעזר אשכנזי ' ר

ל שהרי אמרו רבותינו זכרונם "ל נגד רז"ואני לדעתי דבריו ז
אושעיא אמר ' ר פנחס בשם ר"א" :(ו, ר מ"בר)לברכה 

ן "והרמב -" ש את הדרך לפני בניךה לאברהם צא וכבו"הקב
פנחס ' ואם כן יראה כוונת ר. ל בעצמו הביא המאמר הזה"ז

ובמצותו  ,ה ובמצותו יצא מארץ ישראל"לומר שברשות הקב
כי מאז היתה הגזירה , הלך למצרים ולא למקום אחר

מאחרי שאמר , שמצרים ישעבדו את ישראל לא אומה אחרת
ני מקום המשפט שמה ולא מפ ,לו כבוש הדרך לפני בניך

 . ל"ן ז"הרשע כמו שכתב הרמב
 שבגמרא נחלקו פרק, ולא יתכן לומר שלחטא נחשב לו

ר אבהו מפני מה "א" :ל"וז( א, נדרים לב)ארבעה נדרים 
ו שנה מפני "נענש אברהם ונשתעבדו בניו במצרים רד

( יד, בראשית יד)שעשה אנגריא בתלמידי חכמים שנאמר 
ביתו שמנה עשר ושלש מאות וירדוף וירק את חניכיו ילידי 

שמואל בר נחמני אמר מפני שהפריז על מדותיו ' ר, עד דן
' ר, במה אדע כי אירשנה( ח, שם טו)ה שנאמר "של הקב

יוחנן אמר מפני שהפריש בני אדם מלהכנס תחת כנפי 



 

 

26 

, תן לי הנפש והרכוש קח לך( כא, שם יד)השכינה שנאמר 
 . ל מאמרם שם"עכ

אלו השלימים לפי פשוטם נחלקו בחטאו  שהרי דבריהם של
וכל אחד בחר דרך לעצמו , של אברהם על שעבוד מצרים
ועם כל זאת אין אחד בהם , שלא היו נראים לו דברי חבריו

ולא מה , שהחשיב ירידתו שם למצרים מפני הרעב לחטא
  .ל"ן ז"ש הרמב"סכנה אותה הצדקת כמששם ב

אברהם שחטא  ל שכתב על"ן ז"ועוד יפלא על דברי הרמב
במה שירד למצרים מפני הרעב ושהיה לו לבטוח בהשם 

ועינינו הרואות שביצחק כאשר  ?שהיאך יתכן זה, יתברך
רצה גם הוא לרדת למצרים מפני הרעב מנעו השם יתברך 

ואם , (ב-א, בראשית כו)עד שאמר לו אל תרד מצרימה 
באברהם היה נגד רצונו יתברך למה לא יבטיחהו כמו 

וגדולה מזאת ששם נאמר שההבטחה היתה , נושהבטיח ב
אם כן היאך יתכן , (שם ה)עקב אשר שמע אברהם בקולי 

 .שליצחק הבטיח
 

 :קושיות' ן ג"אשכנזי הקשה על הרמבהרב 

ל בבראשית רבה מובן כי אברהם אבינו נשלח למצרים "מדברי חז .א

 מכאן שירידתו למצרים –כדי להכין את ירידת ישראל למצרים , "משימה"כ

 . לא נעשה כחטא אלא כהכרח אלוקי וכציווי

ל ציינו "מובן כי למרות שחז, (שהובאה לעיל)ל בגמרא בנדרים "מדברי חז .ב

אף לא אחד מן החכמים ציין את , את ירידת מצרים כתגובה לחטא אברהם

 . ירידת אברהם למצריים כחטא

ומכאן ראיה שלא היה חטא  –ה הזהיר את יצחק מלירד מצרים "הקב .ג

ה גם להזהיר ולצוות את "היה לקב, שאם היה כן, ת אברהם למצריםביריד 

 . אברהם בזה

 . ן הביא האלשיך הקדוש"הוכחה נוספת כנגד שיטת הרמב
 



 

 

27 

 ז -על שמות פרק א פסוק א (האלשיך) ספר תורת משה| משה אלשיך ' ר

בראשית )שנאמר , ל כתב שהוא עון אברהם"ן ז"והנה הרמב
וישם את שרה , אברם מצרימהויהי רעב בארץ וירר ( יב י

 :בסכנת הלקח לערלים
כי הלא אדרבה מנו , ל גם בזה לא בחרו"אך הנה רבותינו ז

ואת קיחת שרה לשני נסיונות , את ירידת אברם מצרימה
ואיכה נחשבו העבירות לזכיות , (אבות דרבי נתן לג ב)

 :ונסיונות
 

וכך כתוב . נה בנתן בפרק לג מש' כוונת האלשיך לנוסחה מסוימת שבאבות דר

 :שם

 
 פרק לג משנה ב| נתן ' אבות דר

להודיע  –עשרה נסיונות נתנסה אברהם אבינו ועמד בכולן 
באור כשדים : ואלו הן. כמה היא גדולתו של אברהם אבינו

 –ושנים בשרה ; ביציאת חרן ויהי רעב בארץ; לך לך מארצך
; ושל בין הבתרים; ושל מילה ; אחד בפרעה ואחד באבימלך

 ...ושל ישמעאל; ל יצחקוש
 

כי דווקא ירידתו של אברהם למצרים לאחר , מוכיח האלשיך, מדברים אלו

מוכיחה על עמידתו של אברהם , ההבטחה האלוקית כי הארץ תינתן לו ולזרעו

ולמרות שירד למצרים מפני , ה"על כך שלא איבד מאמונתו בהבטחת הקב. בניסיון

כ את הירידה למצרים "מתארת א המשנה. ה"הרעב לא כפר בטובתו של הקב

 !כזכות ולא כחטא

 

 .ן"והקשה קושיא נוספת על שיטת הרמב, ל סיכם פרשיה זו"המהר
 

 פרק ט  -ספר גבורות השם |ל "מהר

קושיות עד שנעקר פירושו  (ן"על הרמב) וכבר הקשו עליו
חזר אברהם  ,שהרי אחר שנגזר הגלות עליו, מכל וכל



 

 

24 

ואיך יתכן זה שאחר  ".אחותי היא" :כשהלך לגרר ואמר
חלילה לומר  ?וענש אותו עונש גדול יחזור לחטא שחטא

למה עשה זה  ,"אחותי היא" :ועוד יצחק שאמר גם כן 2!כך
 !?איך יחטא הוא עוד ?אחר שאברהם נענש

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
2

אברהם לא ידע על מה נענש ומה היה , יולדבר. תמימה שלו' כבר נתנה בדרשת תורת ה, ן לקושיא זו"תשובת הרמב 

כ אם נאמר לדברים אלו כי גם יצחק לא ידע על כן ולכן חזר ועשה כמעשה "לא יפלא א. ולכן חזר כן גם במעשה אבימלך, חטאו
  .ל מתורצת בתשובה זו"לפיכך קושיית המהר. אביו



 

 

29 

 
 
 
 
 
 
 
 

אודותיה דנו  -ן בביאור מהות הגלות כמקום לקבלת ייסורים "את דרכו של הר

 . יש ליטול ביחס לגלות מצרים בשני אופנים, עיל בפרקים הקודמיםל

הייסורים של גלות מצרים  –ן "את האפשרות הראשונה כבר ראינו בדברי הרמב

 . באו לכפר עוון

משום הקושיות שעל דברי , לדבריו. ן"אלא שאפשרות זו נדחתה על ידי הר

משום הצורך לקבל יש לעגן את ההסבר בסיבת גלות ושעבוד מצרים , ן"הרמב

 . ייסורים אלו נקראים ייסורים של אהבה. ייסורים אך לא בשל חטא

 
 יג , בראשית טו, פירוש על התורה| ניסים מגרונדי ' ר

ויאמר לאברם ידוע תדע כי גר יהיה זרעך בארץ לא להם 
וכבר כתבתי למעלה , נבוכו בו רבים על סבת זה הגלות. 'וגו

אמנם מה . נו ישר בעיניל ושאי"ן ז"מה שכתב בו הרמב
ל לשבח "שאני חושב בו כי הוא שכבר ראינו שהפליגו רז

, ה אוהבו מדכאו בייסורין"עניין הייסורין ואמרו כל שהקב
מה : ואין ספק שיש לשואל שישאל. והאריכו בזה בהגדות

שמא תאמר מפני מירוק ? תועלת יש בייסורי העולם הזה
רע ממנו בעולם והרי השם יתברך בין שיהיה נפ? עוונות

לעולם מאזני משפט , הזה או שיהיה נפרע ממנו בעולם הבא
ואם כן איזה , בידו שאינו נפרע ממנו אלא כפי מה שחטא

 !...?תועלת יש שיקדים ליפרע ממנו בעולם הזה
אבל עיקר העניין הוא מפני שיצר לב האדם אינו נכנע מתוך 

ת מתחסד עם ברואיו "שהשי, השלווה אלא מתוך הצרה
שמתוך כך תשש כוחו של יצר הרע , שמביא עליהן ייסוריןכ

 

 

 

  ים של אהבהייסור –מצרים סיבת גלות 
 'דבקות בהוהכנה ל



 

 

34 

ועל הדרך הזה אחשוב שיהיו ייסורין . והם מתרצים לבוראם
שאם רואה אדם שייסורין ואמרו . ל"של אהבה שהזכירו חז

שנאמר נחפשה דרכינו ונחקורה , באין עליו יפשפש במעשיו
פשפש ולא מצא יתלה בביטול תורה שנאמר אשרי . 'וגו

תלה ולא מצא כידוע שהם . 'שר תייסרנו יה וגוהגבר א
. 'יוכיח וגו' ייסורין של אהבה שנאמר כי את אשר יאהב ה

אי זה טעם יש בייסורין של אהבה אחר שאין  -ורבים שאלו
ואני אומר שאי אפשר לאי זה צדיק שעם ? באין על חטא

היות שאיננו חוטא ושהוא מקיים המצוות שלא יטרידהו 
אלא אם כי יהיה , מהדבק בבוראו מעט תאוות העולם

פ כן אינו "ואע. ת הצדיקיםגה היותר גדולה ממדרגבמדרי
נקרא חוטא שלא היה יהושע נקרא חוטא ועבר עבירה מפני 

ת לפעמים "ומפני זה השי. שלא הגיע למדרגתו של משה
פ שלא נכשלו בעבירה אלא כדי "מביא לצדיקים ייסורין אע

 . וראםשיוסיפו עוד להתרחק ולהדבק בב
 

, באים על מנת לזכך את נפשו הבהמית של האדם', אהבת השל הייסורין 

על ידי . ניסים את סיבת גלות מצרים' כך מסביר ר .'המפרידה אותו מדבקותו בה

אך רוחם עלתה , גופם אומנם נשבר. הם נזדככו, השעבוד שחוו ישראל במצרים

הכרח ', ישראל לעם ה האפשרות להפוך את. מעלה עד אשר יכלה לדבוק באלוקות

 .היה לה לעבור דרך הכור הלוהט של מצרים

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

30 

 

  

 

 

 

 

ן כי עניינה של הגלות הוא לייסר את ישראל בייסורי "ראינו לעיל בדעת הר

וכשזה נוגע לגלות מצרים עניינם של ייסורי אהבה אלו היו להדביק את , אהבה

 . ישראל לאביהם שבשמים

מדוע כור זה של גלות וייסורי אהבה נעשו : וליש לשאאלא שעל דברים אלו 

באופן של , מדוע לא ייסורים בארץ ישראל? דווקא באופן זה של שיעבוד ועבדות

  ?רעב או מחלות או בצורה אחרת

 

 . היו מגדולי ישראל שהתייחסו לסיבת הגלות באופן שונה, נראה כי בשל כך

אלא , עוון או בשל אהבהלדבריהם גלות מצרים לא היתה סוג של ייסורים משום 

 . 'בית ספר לאמונה ועבודת ה

אליעזר אשכנזי מסביר כי דווקא צורה זו של שיעבוד ' לר' בספר מעשי הכך 

 . 'היתה מתאימה להכנת ישראל להיות עם ה

 
 פרק ד  -חלק מעשי אבות  -ספר מעשי השם 

יהיה , יגאלו' דורות ושהד' יתה הגזירה גיוהטעם במה שה
כי , צה השם יתברך שיהיו מושקעים בעבדותלדעתי לפי שר

 ואבי אבי אביו ,ואבי אביו ,כאשר יהיה אביו של האיש עבד
( א, בבא מציעא פה)ל "כמו שדרשו ז, הרי נשקע בעבדות -

לא ימושו מפיך ומפי זרעך ( כא, ישעיהו נט)על מה שנאמר 
דורות ' שכל דבר שיתנהג ויוטבע באדם ג, ומפי זרע זרעך

כ "וכדי שיהיו עבדים מושקעים בעבדות ואח, נשקע בו לעד
 . רצה כן, לעולמי עד' יגאלם ויהיו אז עבדים לה

 

 

 

 

 'ונה ועבודת דלאמ "בית ספר" –סיבת גלות מצרים 



 

 

32 

אפשרות , העזים שבאומות –קנה בנפשם של ישראל , השעבוד במצרים

הוא הכרחי על מנת להפוך את ישראל , יחס הכניעה כלפי היררכיה גבוהה. לכניעה

כך היה נצרך דווקא אופי כזה של  משום. 'גם לעבדי ה, אלוקיכם' מלבד לבנים לה

הוא זה שהיה מסוגל להניע את ישראל , ייסורים שעיקרם שיעבוד ועבדות. ייסורין

 .  אל מטרת בריאתם

 

 :ל"אופן אחר לבאר את הצורך בגלות מצרים יש בדברי המהר

 
 פרק ט השם ספר גבורות | ל "מהר

כי השם יתברך הביא את , ל"ותוכל לומר שדעת רבותינו ז
מפני שלא היה אברהם מתחזק כל כך , רע אברהם בגלותז

לכך הביא השם יתברך זרעו בגלות כדי שיקנו , באמונה
וידעו כח מעשיו שהוא עושה לאוהביו וגבורותיו , האמונה

כמו שעשה למצרים מן מכות הגדולות , אשר עושה לאויביו
וכמו שמשמע מן , והטובה שעשה לאוהביו, והנוראות

יה עושה הוא יתברך שידעו שמו הכתוב שכל אשר ה
 . וגבורתו תמיד

 
ל כי הצורך בגלות מצרים היה כדי לתקן את מה שמצוי היה "מסביר המהר

ל לוקח לו כיסוד את דברי "המהר. לקות באמונה –באברהם , בשורשם של ישראל

ועל פיהם מסביר כי לדעת החכמים שמץ חסרון , ל שראינום במסכת נדרים"חז

התיקון נעשה . היה נדרש לתיקון כדי לשכלל את בניו, אברהםאמונה זה שהיה ב

 . דווקא בגלות מצרים

ל  בנוגע לחטאו של "ל ומסביר את כל הדעות שבחז"הולך המהר, על פי זה

 . איזו לקות באמונה הייתה כאן, אברהם

 
' אבהו שנראה באברהם שלא היה בוטח בה' ולפיכך סובר ר

, חם למלחמה מיראתוח ולק"שהרי עשה אנגריא בת, לגמרי
, ואלו לקח הראוי למלחמה אין זה חטא שאין סומכין על הנס



 

 

33 

והיה לו לבטוח בו יתברך , ח מורה שהיה ירא"אבל לקח ת
ולפיכך נשתעבדו , ולא ליקח למלחמה אשר אין ראוי ליקח

בניו ארבע מאות שנה שיראו גבורותיו אשר עשה ובזה יקנו 
 . אמונה שלימה

ו אינו בוטח בו "מר שהיה אברהם חושמואל סובר דאין לו
אבל , שזה רחוק לומר -יתברך שהוא מציל את אוהביו 

כי  ,ואין זה מיעוט בטחון כל כך ".במה אדע"החטא שאמר 
וכמו , דבר זה לתת לו הארץ שהיא מתנה שמא לא יזכה

אבל , ולפיכך שאל אותו, שנתבאר למעלה בפרק שלפני זה
ולפיכך היה , היה בוטחבטחון להציל את אוהביו אין ספק ש

זרעו בגלות ארבע מאות שנה וקנו האמונה שלימה כדכתיב 
 . 'וגו' ויאמינו בה

יוחנן סובר דגם זה בראש המאמינים שהוא אברהם ' ור
רק שלא הכניס גרים תחת כנפי , ששאל אות לא יתכן לומר

וזה היה כבוד להשם יתברך שגרים באים להתגייר , שכינה
וזהו כמי שמתעצל שיקנו , וא לא עשהולהאמין בו יתברך וה

והשם , הבריות אמונה בו יתברך ולא הקפיד על האמונה בו
יתברך רוצה שיהיה שמו נודע בכל העולם ויאמינו בו 

כ יצאו בנסים "ואח, מאות שנה' ולפיכך נשתעבדו בניו ד
ונפלאות עד שגרים הרבה באים להתגייר ולהאמין בו 

וכן ברחב הזונה ועל ', וגווישמע יתרו ( ב"שמות י)כדכתיב 
שמן תורק שמך על כן עלמות ( 'שיר השירים א)זה נאמר 

 .וךאהב
 

 

 

 

 

 



 

 

34 

 

 

 

 



הציבו חכמי הנסתר את סיבת הגלות , באופן שונה מכל מה שראינו עד עתה

 . ואת סיבת גלות מצרים בפרט, בכלל

ות על פי דבריהם כל פרטי הגל. בפירוט דעתם אנו נתקלים בדייקנות מופלאה

 . על כל מאפייניה מקבלים הסבר בהיר

 :אברהם אזולאי בספר חסד לאברהם' הנה מה שביאר ר

 
 נהר נו, חסד לאברהם מעין שני עין הקורא| אברהם אזולאי ' ר

 ה שהענין הוא"י זלה"אמנם סיבת גלות מצרים כתב האר
ת של קרי שהוציא אדם ושאותו הדור היו סוד אותם הניצוצ

והם היו סוד דור , ל שנים"תן הקהראשון שהוציא באו
המבול שהיו גם הם משחיתים את זרעם על הארץ להיותם 

כי רבה ' וזהו סוד וירא ה, באים משורש ההוא עד שנימוחו
כי סוד הקרי נקרא , רעת האדם ממש' רעת האדם בארץ פי

  .א רע כנזכר בזוהר על לא יגורך רערעה והמוציאו נקר
 

ם אזולאי תיאור הסטורי ממשי שמתרחש אברה' ל מתאר על פי ר"האריז

ל ביארו באגדה כי אדם הראשון פרש מאשתו במשך "חז". מתחת לפני השטח"

 . ר ניצוצות של קרי"באותם שנים ראה אדה(. ל שנים"ק)שנה  302

. קורים שני דברים, ל כי כאשר אם רואה זרע לבטלה"במקום אחר מסביר האריז

ודבר שני מעולם הטומאה נולד . נשמותיו ה מוליד נשמה מאוצר"דבר ראשון הקב

על מנת שאותה נשמה קדושה תשוב . גוף טמא שבו אמורה לשכון אותה נשמה

 

 

 

 תיקון חטא אדם הראשון –סיבת גלות מצרים 



 

 

35 

עליה לעבור מסכת של גלגולים בעולם עד שיתקנו , לשכון בגוף יהודי קדוש

 .לכשלון זההמעשים שהובילו 

 .נייןכשלגלות מצרים יש תפקיד מיוחד בע, זה בדיוק מה שקרה במהלך הגלויות

 
וזהו סוד , נמצא כי דור המבול הם רעת אדם הראשון ממש

כ נתגלגלו בדור הפלגה ועליהם "ואח, אמחה את האדם
 –" לראות את העיר ואת המגדל אשר בנו בני האדם" :כתיב
שהיו בניו ממש רק  -" בנוי דאדם קדמאה עצמו" ,ממש

כ "אח, וגם הם חטאו, שהיו מצד הקרי מדכורא לחודיה
התקן כי כולם נשמות קדושות ועצומות רק שאחזו הוצרכו ל

אמנם אחר שיתצרפו , החיצונים בהם והם המקלקלים אותם
ויזדככו יהיו נשמות קדושות אחר תום מהם חלאת 

והענין הוא שכבר ידעת שאין החיצונים אוחזים  .םטומאת
 :רק בנשמות קדושות שהם חיותם

 
עולם בחטא אדם הראשון יר הול מסביר כי אותם נשמות שיצאו לאו"האריז

כחלק מתיקונם הם . חזרו לעולם שוב בדור המבול ובדור הפלגה, ל שנים"באותם ק

חזרו שוב בדור גלות , אך כיון ששבו להרשיע, עברו את סאת הייסורין שבדורות אלו

עבודי מצרים התאימו ל היאך כל שעבוד מש"מסביר האריז, בהמשך דבריו. מצרים

 . ורות הקודמים אצל אותם נשמותלאותם חטאים שפורטו בד

 
והנה גלות מצרים כל עניינו לא היה רק לצרף הנשמות 
ההם ולכן באו באותו השעבוד הגדול ההוא וימררו את 

כנגד הלבנים והחומר , חייהם בעבודה קשה בחומר ובלבנים
ג "שהיו עושין דור הפלגה כאשר יתבאר בעין יעקב נהר כ

הוא לפי שביום שחלק  כ שסבת גלות מצרים"ודע ג, ד"בס
ה האומות לשרים בדור הפלגה פרצו בני האדם "הקב

פירצה גדולה בעצמם ונכנסו כולם בסוד הבה נבנה לנו עיר 
ונכנסו תחת ממשלת החיצונית מפני שראו החיצונית ' וגו



 

 

36 

ע ובכל אשר "ז ובג"לה מעמד ומצב להיותם מותרים בע
ל "ם סמאוהשליטו עליה, יפנו ירשיעו כרצונם ואין קפידא

ועם היות שהיה להם נשמה מן הקודש הסכים , ולילית
והכוונה שהם היו , שרים' ה על ידן והשליט עליהם ע"הקב

וכבר ידעת , רוצים להיות תחת ממשלת החיצונית ובאחדות
תחת החיצונים ' שהאחדות הוא לקדושה ודאי לזה הפיצם ה

 והפיצם תחת, כי הפירוד הוא מיוחס לחיצונים



 

 

37 



 . במשמעות הגלות ואפיוניה עסקנובסוגיה זו  .א

הגלות נכללת במעלת קבלת  ן"הרלדעת . נחלקו רבותינו מהו גדר הגלות .ב

 ל"ריהלעומת זאת . הייסורים אלא שאלו נעשים על ידי טלטול ממקום למקום

מייחד את הגלות על פני יסוריים אחרים בהגדרתו את הגלות כטלטול המביא 

 . לידי רקבון ומיתה

 . המגדירה את הגלות כאבדןהספרא ל יש ראיה מלשון "לדעת ריה .ג

ולדבריו יש ראיה , מגדיר את הגלות כיציאה ושינוי מן הסדר הטבעי ל"המהר .ד

שהוא שינוי מהסדר  –י לחול "ממדרש שוחר טוב הנוקט שרק טלטול מא

 .ולא כל טלטול קרוי גלות, הטבעי

ם אפשרי להגדיר שעבוד ל בשאלה הא"ל למהר"תיתכן חלוקה בין דברי ריה .ה

ל הדבר אינו אפשרי מאחר ורק גלות המביאה לידי "לדעת ריה. בארץ כגלות

יחשיב גם שיעבוד , ל המגדיר כל שינוי כגלות"ואילו למהר, אבדן תחשב כגלות

 . החתם סופרוכדבריו נקט , כגלות, שהוא איבוד החירות הטבעית לאדם

יש השעבוד ליון נחשב כגלות לדעת ריש לק. מחלוקת זו מצויה גם במדרשים .ו

ואילו לדעת המדבר רבה השעבוד ליון . פ שהתרחש בארץ ישראל"לכל דבר אע

 .שונה משאר השעבודים לאומות האחרות בכך שאינו נקרא גלות

ל כי הם מנו את חטאי אברהם אבינו כסיבה "גלות מצרים מצאנו בחזבסיבת  .ז

  .להשתעבדות בניו בגלות

נעשתה ן כי סיבת השעבוד "ל כתב הרמב"דומה למופיע בדברי חזבצורה  .ח

שהיה בזה פגם באמונתו , חטאו של אברהם כשירד למצרים מפני הרעב משום

  .הגדולה

ן מתאימים לדברי בעל חובות הלבבות בשער הבטחון המבקר את "רמבהדברי  .ט

ה "את ארצם לחפש פרנסה במקום אחר ואינם בוטחים שהקבהעוזבים 

  .יפרנסם בכל מקום

 

 

 

 סיכום
 



 

 

34 

ה "שאם כדבריו היה לו לקב, ן"יצחק אברבנאל הקשה על סיבת הרמב 'ר .י

ין יש לתרץ 'חיים מוולאז' י רפ דבר"עמנם א .לענוש את אברהם ולא את בניו

  .כ צריכה לתיקון"מופיעה אצל הבנים וא, שתכונה שנקנתה אצל האבות

ן מתברר כי סיבת גלות מצרים היא כדי לצרוב תודעתית את "פ דברי הרמב"ע .יא

  .חשיבותה של ארץ ישראל

ש י .ודחו על כן את דבריו, ן הקשו הראשונים כמה קושיות"דברי הרמבכנגד  .יב

ל שמנו את ירידתו של אברהם למצרים כעמידה בנסיון "שהוכיחו מדברי חז

  .שלא יתכן למנות זאת כחטא, אחד מתוך עשרה נסיונות

העוים , יתה כייסורין של אהבההאומה למצרים הי ן הסביר כי סיבת ירידת"הר .יג

 .'את האומה כהכנה לדבקות בה זכךל 

פ דבריו אין זה מובן מדוע יש צורך דווקא בסוג ייסורים "שע, ן"לדברי הרבניגוד  .יד

באה כהשתלמות גלות מצרים ל כי "שכנזי והמהראליעזר א' סברו ר, כזה

  .'לאומה באמונה ועבודת ה

פ דבריהם "וע, ר"הנסתר הציבו את סיבת הגלות כתיקון חטא אדהחכמי  .טו

לבין סיבת  בין חלקי מאפייני הגלות ותיאום מפליאאפשר לראות דייקנות 

    .החטא וצורך תיקונו

 

 :חלקים מהיחידה הנה תיאור גרפי של

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

39 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ן"הר

יסוריים לכפר  

 עוון

 ל"ריה

 מיתה ורקבון

 ל"מהר

 יציאה מהסדר

 הטבעי

 ל"ריה

אין מיתה 

 בארץ ישראל

אי אפשר 

לגלות בארץ 

 ישראל

 ל"מהר

גם שיעבוד הוא 

   שינוי מהסדר

האם ישנה אפשרות לגלות 

 ?בארץ ישראל

 מהות הגלות

גם שיעבוד 

בארץ ישראל 

 הוא גלות



 

 

44 

 

 



 

 

40 

 

 

 

 

 

 

 
 לילה שכולו פה

ה להוציא מן הפה ומצו, תלויות בפהכל כולו מצוות ה. ליל הסדר. ליל שימורים

הקרבן שנאכל נקרא . מצה ומרור, וה להכניס לפה פסחוומצ, סיפורי יציאת מצרים

 . 4שעונין עליו דברים הרבה -' עוני-לחם'והמצה נקראת , 3'סח-פה'

 

 

 היום היחיד בשנה בו יש מצוות אכילה 
ילה לכלל בו יש מצוות אכ 5ליל חמשה עשר בניסן הוא הלילה היחיד בשנה

ישנו לימוד מיוחד המכליל , ועל אף שמדובר על מצוות עשה שהזמן גרמן, ישראל

בתורה מצוות אכילה לכהנים אך  ןישנאמנם . 6אף נשים במצוות אכילה של לילה זה

אכילת קרבן : למעט מצוות לילה זה 7כולם ישראלהמחייבת את  אין מצוות אכילה

המצוות  ברכותבאה לידי ביטוי ב יל הסדר ייחודיות האכילה בל. 8מצה ומרור, פסח

משום מצוות  החשיבותאף  על, לאכילה שבשבת ובהקבלה; שאנו מברכים עליהן

אין אנו מברכים על  -מאכלים השונים בדרך כלל לידי ביטוי ב  ההבא -עונג שבת 

אם אדם חלם חלום , נוסף לכך. כבכל יום בשבת אלא ברכת הנהנין האכיל ה

. 9הוא רשאי לעשות כן, בחינת עונגב  םחלוהליו תענית שמעיק עליו ותהיה ע

 . לעומת זאת בליל הסדר יש חיוב אכילה והברכות הינן בגדר ברכת המצוות

 

                                                           
 . ל"י ז"על פי האר 3
 .א"פסחים לו ע 4
 . הנלמד בגזירה שווה מליל חמישה עשר בניסן, ר בתשרילמעט כזית פת של ליל חמשה עש 5
 .ב"פסחים מג ע 6
 . יש מצוות עשה לאכול מפירות שביעית אך לא נפסק כן להלכה, ע ג"הוספות לספר המצוות מ, ן"לפי הרמב 7
 . אכילה מן החי ומן הצומח 8
 . ח סימן רפח"ע אור"עיין בשו 9

 

 

 הקדמה
 'האכילה'עיון במשמעות וחשיבות כ -ליל הסדר 



 

 

42 

 כבית המקדש –בתי ישראל בליל הסדר 
ליל הסדר המזכירים את אכילת שב יחד עם זאת ישנם מרכיבים באכילות 

, ד מעין קרבן ציבוריקרבן יח שהינו, ראשית יש לומר כי קרבן פסח. הכהנים במקדש

הקרבן נאכל בבית אחד ואסור להוציא ממנו . הופך את בתי ישראל למעין מקדש

קרבן פסח נאכל על השובע . ממש כגדרי אכילת הקרבנות למדרגותיהם - חוצה

וקא על ועל אף שבדרך כלל אכילת בעלים אינה ד, כאכילת הקדשים על ידי הכהנים

בפסח מצרים נזרק הדם על פתחי . ו לפחות כזיתואף יש לאכול ממנ, השובע

 . ובכך נראה כי נעשה שולחנם של ישראל כשולחן גבוה, ישראל כמו היו מזבח

לאור הדברים הללו נראה כי ליל הסדר מזמין להעמקה בסוגיית האכילה 

במסגרת הדברים הבאים נטעם משהו מתוך סוגיה עמוקה ורחבת . ומשמעותה

 . ממדים אדירה זו

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

43 

 

 

 

 

 האכילה מאחדת את כל הבריאה
הקושרת את כל חלקי הבריאה אלו , דבר פלא הוא קיומה של שרשרת המזון

שעל מנת להתקיים נדרש  ,האדם ואבכלל אלו ה. כי מקור אחד לכולם ורהומ, לאלו

וקודם , לא תמיד היה המצב כך. מן הצומח ומן הדומם, לאכול ולהזין עצמו מן החי

כי ישנה כוונת מכוון במחשבת כ "אברור . 10ה מזונו רק מן הצומח והדומםהמבול הי 

אכילה מסיבה , אכילה אינה צורך קיומי בלבד, זאת ועוד. 11בריאת האדם באופן זה

ה ברא בעולמו מגוון עצום של טעמים "והקב, טעם וצבע יש לאוכל. עונג לאדם

... 12מינים ותוספי מזוןוצורות של מאכלים ולא אבות מזון בצורת קפסולות של ויט

 !הלא דבר הוא

שהן המלאכות האסורות , ט אבות המלאכות שנדרשו למשכן"מתוך ל, כמו כן

. כלומר למאכלו הבסיסי של האדם, 13אחד עשר מוקדשות לסידורא דפת, בשבת

הלא , א מלאכות סידורא דפת נדרשות להכנת המאכל"על אף שי, למען האמת

 .14"כל עמל האדם לפיהו"ו, להרוויח את לחמומלאכות רבות עושה אדם על מנת 

אין כאן המקום להאריך אך לא נוכל שלא להזכיר את העובדה כי חטאו של אדם 

על כן מובא בספרים הקדושים כי ליל הסדר מתקן . ן האכילהיהראשון נעשה בעני

 . ן זהיאת חטאו של אדם הראשון בעני

ומגלה , קה חלקיה אלו לאלומזקי, האכילה מאחדת את כל הבריאה, סופו של דבר

נמצא אפוא כי האכילה תופסת . כי כולם נבראו למגמה אחת ויחדיו מתעלים אליה

                                                           
ה "לא מיותר לציין כי לפי הראי, אגב. לפיהן לא נאסרה אכילת בשר לאדם הראשון אולם יש דעות מיעוט, כך לפי רוב הדעות 10

הרב . שכן נפש החי תתעלה למדרגת בני אדם דהיום, ולא קרבנות מן החי, ל לעתיד לבוא יוקרבו במקדש מנחות בלבד"קוק זצ
קובץ א , רעג' חלק ב עמ  ,רצב' א עמ"ה חעיין עולת ראי . מנחה דייקא, "מנחת יהודה וירושלים' וערבה לד"תומך דבריו בפסוק 

   .ט סימן לו"ח( ל"ד הלוי זצ"הגרח)ת עשה לך רב "ע שו"ע. 32' סע' אפיקים בנגב'מאמר , תשסג
 . במדרגת אדם הראשון בגן עדן קודם החטא היתה אכילה שונה אך לא נדון בה במסגרת מצומצמת זו 11
 . קיח-קיז' ונג והשמחה בספר עקבי הצאן עמל מדגיש ענין זה במאמר הע"ה קוק זצ"מרן הראי 12
 . ב"שבת עד ע 13
 . קהלת ו ז 14

 

 

 

 נושא מרכזי בבריאה – 'האכילה'



 

 

44 

גדולה שעלינו ' ומתוך כך ברור שיש בה עבודת ד, מקום מרכזי ביותר בחייו של אדם

 . לגלותה

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

45 

 
 
 
 
 
 

 שעת הקרב –האכילה 
משום שהעיסוק , לה כאל שעת קרבמתייחס לשעת האכי 15הזוהר הקדוש

בשעה שעליו , במאכל מפעיל את החושים ואת החלקים הנמוכים בגופו של אדם

קושר "ש" מפליא לעשות"מלאכת ה. לשמור ולפתח בכל עת את הממד הרוחני שבו

ולא בכדי מכנה התורה את , מגיעה בשעה זו לבירור עמוק" דבר רוחני בדבר גשמי

 :הווהיתר שחיטת חולין בשם תא

 

 כא-כ, דברים יב

יב ד י יַרְחִּ בֶר לָךְ וְאָמַרְתָ אֹכְלָה ' כִּ אֱלֹהֶיךָ אֶת גְבֻלְךָ כַאֲשֶר דִּ
י תְאַוהֶ נַפְשְךָ לֶאֱכֹל בָשָר בְכָל אַותַ נַפְשְךָ תאֹכַל  בָשָר כִּ

בְחַר ד: בָשָר מְךָ הַמָקוֹם אֲשֶר יִּ רְחַק מִּ י יִּ ום שְמוֹ אֱלֹהֶיךָ לָש' כִּ
צאֹנְךָ אֲשֶר נָתַן ד בְקָרְךָ ומִּ ךָ ' שָם וְזָבַחְתָ מִּ יתִּ וִּ לְךָ כַאֲשֶר צִּ

שְעָרֶיךָ בְכֹל אַותַ נַפְשֶךָ  .וְאָכַלְתָ בִּ
 

עלול אדם להתמסר , בשל עוצמתה. 16"בשר תאוה"ל כינו בשר זה בשם "אף חז

 . ו"מטה מטה ח בשעת האכילה לתאוותיו הגופניות ולהיגרר אחריהן

הכוונה משנה . ין בכל פעולה שנעשית על ידינו היא הכוונה והתודעהיעיקר הענ

ן האכילה עיקרה הוא הכוונה יאף בעני. עולמות והופכת מעשה רע לטוב ולהיפך

כמו , תהיינה אף השפעות מעשיות לכוונות אלו, כמובן. והתודעה של האדם האוכל

                                                           
 .ב"חלק ג דף קפח ע 15
 . ב"חולין טז ע 16

 

 

 

 בחינות וכוונות  – 'האכילה'



 

 

46 

אולם עיקר ', מרכיבי האוכל וכד, האכילהאופן , בריאותו, למשל כמות האוכל

 . ה"להלן נלמד כמה מכוונות האוכל בע. העיקרים הוא הכוונה
 

 

 כח לעבודת הבורא
 :17ם בהלכות דעות"היא מה שכתב הרמב הל יהכוונה הראשונה והבסיסית באכ

 

 ג-ב -'הל, הלכות דעות פרק ג, ם"רמב

 צריך האדם שיכוון לבו וכל מעשיו כולם לידע את השם
ויהיה שבתו וקומו ודבורו הכל לעומת זה , ברוך הוא בלבד

לא , כשישא ויתן או יעשה מלאכה ליטול שכר ?כיצד .הדבר
יהיה בלבו לקבוץ ממון בלבד אלא יעשה דברים האלו כדי 
שימצא דברים שהגוף צריך להם מאכילה ושתיה וישיבת 

וכן כשיאכל וישתה ויבעול לא ישים  ;בית ונשיאת אשה
שות דברים האלו כדי ליהנות בלבד עד שנמצא בלבו לע

 - שאינו אוכל ושותה אלא המתוק לחיך ויבעול כדי ליהנות
אלא ישים על לבו שיאכל וישתה כדי להברות גופו ואיבריו 

אלא  ,לא יאכל כל שהחיך מתאוה ככלב וחמור ,לפיכך .בלבד
ולא , אם מרים אם מתוקים -יאכל דברים המועילים לגוף 

 .הרעים לגוף אף על פי שהן מתוקים לחיך יאכל דברים
מי שהיה בשרו חם לא יאכל בשר ולא דבש ולא  ?כיצד

 .'וגו 'אכול דבש' :כענין שאמר שלמה דרך משל, ישתה יין
אף על פי שהוא מר שנמצא שותה  ,ושותה מי העולשין

הואיל ואי , ואוכל דרך רפואה בלבד כדי שיבריא ויעמוד שלם
 ...באכילה ושתיהאפשר לאדם לחיות אלא 

אם שם על לבו , המנהיג עצמו על פי הרפואה
שיהיה כל גופו ואבריו שלמים בלבד ושיהיו לו 

                                                           
 .ג-פרק ג הלכות ב 17



 

 

47 

אין זו דרך  - בנים עושין מלאכתו ועמלין לצורכו
אלא ישים על לבו שיהא גופו שלם וחזק כדי  .טובה

שאי אפשר ', שתהיה נפשו ישרה לדעת את ה
לה או אחד שיבין וישתכל בחכמות והוא רעב וחו

וישים על לבו שיהיה לו בן אולי , מאיבריו כואב
נמצא המהלך בדרך זו כל ימיו  .וגדול בישראל יהיה חכם
אפילו בשעה שנושא ונותן ואפילו בשעה , תמיד' עובד את ה

כדי שימצא צרכיו עד שיהיה  ,מפני שמחשבתו בכל, שבועל
 אם ישן ,ואפילו בשעה שהוא ישן .'גופו שלם לעבוד את ה

לדעת כדי שתנוח דעתו עליו וינוח גופו כדי שלא יחלה ולא 
נמצאת שינה שלו עבודה  - והוא חולה' יוכל לעבוד את ה
וכל ' :ועל ענין זה צוו חכמים ואמרו .למקום ברוך הוא

בכל ' :והוא שאמר שלמה בחכמתו, 'מעשיך יהיו לשם שמים
 .'דרכיך דעהו והוא יישר אורחותיך

 

 .ובכללן האכילה - יו של אדם צריכים להיות לשם שמיםכל מעש, כללו של דבר

כדי שיהיה גופו שלם וחזק ותהיה " :הוא ',שם שמים'לפירוש המושג , לפי דברים אלו

 :כך אמנם נפסק בקיצור שולחן ערוךו". 'נפשו ישרה לדעת את ד

 

 ב' לא סע' קיצור שולחן ערוך סי

ה אין צריך לומר שלא יאכל וישת ?אכילה ושתיה כיצד
, אלא גם בדברים המותרים, דברים האסורים חס ושלום

אלא , אינו משובח, אם אכל ושתה להנאתו, והיה צמא ורעב
. שיהיה לו כח לעבודת הבורא, יתכוין באכילתו ושתייתו

אלא , ככלב וחמור, לא יאכל כל שהחיך מתאוה לו ,לפיכך
ויש אנשי . יאכל דברים המועילים וטובים לבריאת הגוף

, הנני רוצה לאכול ולשתות': קודם אכילה אומריםש, מעשה
 .'כדי שאהיה בריא וחזק לעבודת הבורא יתברך שמו



 

 

44 

 'לכוון אל דבר ד
יסוד ההתבוננות על מהותה של פעולת האכילה נעוץ בפסוקי התורה בפרשת 

 :עקב
 ג-א, ח' דברים פרשת עקב פר

מְ  שְ יּוֹם תִּ ךָ הַ וְ צַ י מְ כִּ נֹ ר אָ שֶ ה אֲ ָ ו צְ מִּ ל הַ רון כָ
ת  ם אֶ תֶ שְ ירִּ ם וִּ אתֶ ם ובָ יתֶ בִּ יון ורְ חְ ן תִּ עַ מַ שוֹת לְ עֲ לַ

ע ד בַ שְ ר נִּ שֶ ץ אֲ רֶ אָ ם' הָ יכֶ תֵ בֹ אֲ ל : לַ ת כָ תָ אֶ רְ כַ ָ ז וְ
ךָ ד יכֲ ר הוֹלִּ שֶ ךְ אֲ רֶ דֶ ה ' הַ נָ ים שָ עִּ בָ רְ ה אַ ֶ יךָ ז לֹהֶ אֱ

שֶ  ת אֲ ת אֶ עַ דַ ךָ לָ תְ סֹ נַ ךָ לְ תְ נֹ ן עַ עַ מַ ר לְ בָ דְ מִּ ר בַ
אֹ ם ל ו אִּ וֹתָ צְ ר מִּ מֹ שְ תִּ ךָ הֲ בְ בָ לְ ךָ  :בִּ בֶ עִּ רְ יַּ ַ ךָ ו נְ עַ יְ ַ ו

עון  דְ אֹ יָ ל תָ וְ עְ דַ יָ אֹ  ר ל שֶ ן אֲ מָ ת הַ ךָ אֶ לְ כִּ אֲ יַּ ַ ו
ה  יֶ חְ דוֹ יִּ בַ ם לְ חֶ לֶ ל הַ אֹ עַ י ל ךָ כִּ יעֲ ן הוֹדִּ עַ מַ יךָ לְ תֶ בֹ אֲ

י ד א פִּ ל מוֹצָ ל כָ י עַ ם כִּ דָ אָ ם' הָ דָ אָ ה הָ יֶ חְ  .יִּ
 

עלינו להתכונן למלאכת הקודש אשר , ארץ הקודש, רב הכניסה לארץ ישראלע

טרם נפגוש . קידוש החיים והעלאתם; שהיא גילוי האלוקות השרויה בחומר, בה

עלינו להבין , שמן והדבש-ארץ זית, הגפן התאנה והרימון, בארץ החטה והשעורה

 . וכיצד נחיה במרחב אלוקי זה, מהו היחס שלנו לכל אלו

ך כך אומרת התורה כי במדבר למדנו יסוד מהותי המטרים את כניסתנו לארץ בתו

כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי : "בה נעבוד בעמל כפנו להצמיח לחם מן הארץ

 ". יחיה האדם' על כל מוצא פי ד

אנו מצפים " כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם"אם נאמר : ישנו קושי בפסוק זה

. 'מוצא פי ד –יאמר שהאדם יחיה גם על משהו נוסף  שהחלק השני של המשפט

לבדו ' כלומר על מוצא פי ד" יחיה האדם' כי על כל מוצא פי ד"אולם הפסוק אומר 

 '?מהו אפוא תפקידו של הלחם ומה תפקידו של מוצא פי ד. יחיה האדם

כי לא על הלחם שבלחם לבדו יחיה : על כרחנו לפרש את הפסוק באופן הבא

 . שבלחם יחיה האדם' על מוצא פי ד כי אם, האדם

 

 . על בסיס הבנה זו נבנה בנינה של תורת הסוד המתוקה בענין האכילה



 

 

49 

 :נפתח בדבריו של רבנו בחיי על הפסוק

 

 (שם)בחיי ' פירוש ר

על הלחם שהאדם רגיל בו אין חיותו של . לא על הלחם לבדו
... אדם בו לבדו בלתי הכח המצמיח אותו והוא מזלו וכוחו

כן מכח לכח עד הסיבה העליונה שהוא כח הכוחות כולן ו
שהרי  .והוא מקור חיים וחיות כל חי ,וגבוה על כל גבוהים

על ' :זהו, ישראל כל ארבעים שנה במדבר לא אכלו לחם וחיו
ובא הכתוב הזה להודיע שאין ...'יחיה האדם' כל מוצא פי ה

עיקר החיות במזון הבא מסיבה אחר סיבה כענין הלחם 
אלא שעיקר החיות במזון , נו אוכלים שהאמצעים רבו בושא

כי כל מה שיתקרב , הכח המתקרב אל הסיבה העליונה
וזהו  .מכוחו יתברך ויתמעטו האמצעים הוא עיקר החיות

ויחזו את האלהים ויאכלו ( כה, במדבר רבה ב)ל "שאמרו חז
רבי יוחנן אמר אכילה ודאית שנאמר , (יא, שמות כד)וישתו 

נתכוון רבי יוחנן לומר . באור פני מלך חיים( טו, משלי טז)
היא  ,כי האור העליון שהוא חיי הנפש ומזונה ותענוגיה

אבל מזון הגוף הבא מסיבה אחר סיבה , האכילה הודאית
 .אינה אכילה ודאית

 

כי הכתוב בא להודיע לנו שבעת האכילה עלינו לכוון עצמנו אל , בחיי' מסביר ר

הכוונה האלוקית , כלומר. 'שהוא מוצא פי ד, ים את המאכלהכח הפנימי ביותר המקי

. וההשגחה האלוקית שזימנה אותו אל שולחנו של האוכל, שבבריאת אותו מאכל

כבר מרימה את הנפש ומכוונת אותה אל בוראה , עצם הידיעה שיש בורא למאכל

, את עניינו ומהותו של אוכל זה בעולם 18ואם יודעת היא לכוון. ואל בקשתו ממנה

אכילה מכוונת לכח הבורא שבמאכל היא , יתירה מזאת. נעשית שותפה לבורא

 . כלומר אכילה ממשית שבאמת מחזקת את הנפש ונותנת לה חיים" אכילה וודאית"

                                                           
 . כמו בפרק שירה 18



 

 

54 

 

 

 

 

 

 

 כוונות האכילה בקדושה
עיקר בשער בל "דברה של תורת הסוד על המאכל מתברר בהרחבה בדברי האריז

ומתוך כך בספרים , כוונות ליום הכיפורים דרוש אהמצוות על פרשת עקב ובשער ה

לא נביאם בלשונם אך ננסה , ו"מפאת אריכות הדברים של מהרח. רבים נוספים

 . לבאר משהו מתוך יסודות הסוגיה

 

גדול תלמידי , חיים ויטאל' ו של רשתי כוונות עיקריות ישנן באכילה לאור דברי

הניצוצות הנמצאים במאכל על ידי כוונת העלאת : ל ומוסר תורתו לדורות"האריז

וכוונת העלאת חלקי נשמות שהתגלגלו בחלקי הבריאה , בירור האכילה והברכה

 . 19ועתה באמצעות האכילה הם שבים לעלות למדרגת אדם, השונים

 .20במאמרנו נדגיש בעיקר את הכוונה הראשונה
  

 

                                                           
התגלגל בתוך ' על כל מה שבראת, 'שנחסרו על ידי החטא' וחסרונן', 'בורא נפשות רבות': זהו פרוש ופשר ברכת בורא נפשות 19

 . שמחיה מחדש את הנפשות הללו באמצעות אפשרות האכילה' ברוך חי העולמים, 'י הבריאה השוניםחלק
אבל העמי : "...שער תיקוני התשובה פרק ד ה, ובכל זאת טעימה כל דהו מתוך ספר עמק המלך. עיין באריכות בשער המצוות 20

ל עם הארץ אסור "ולכן אמרו חז. שחיטה מפורעת וצריכים, כי גלגולם הוא בבהמות', הצאן ובקר ישחט להם, 'הארץ כתיב
וכיון . על ידי אחרים, אלא בשרו עצמו יתוקן, כיון שאין בידו לתקן ניצוצי בעלי חיים בלתי מדברים, [ט ב"פסחים מ]לאכול בשר 

ל הלחם לבדו כי לא ע, 'שנאמר, לפיכך כל צדיק האוכל לשובע נפשו, ובכל היצור כנודע, שיש גלגולים שונים בבהמות ודגים
שבכל , ולכן יכוין להעלות ניצוצי טהרה, שהיא הברכה והכוונה, ['ג' דברים ח]' י יחיה האדם"כי על כל מוצא פי י, יחיה האדם

', להוציא יקר מזולל'כגון מלח ומים , צומח או דומם, הן יהיה מה שיהיה, בברכת הנהנין תחלה וסוף, דבר המזדמן לו על שלחנו
אבל אם . להעלותה בזכותו למחיצתו, היא גמר תיקונו, כי אפשר שאותה הכוונה של הברכה, בראשיתונעשה שותף מעשה 

ואפשר שהם , כי הוא מוסיף פגם בניצוצות הגנוזות בדבר הנאכל, ומועל בקדשים דווקא, אכלן בלא ברכה מעל באותה נשמה
וכל שכן אם האוכל יש לו קורבה אחרת עם אותן . 'הואבנפשו 'ולא ידע כי , וקלקל, שנזדמנו לו לתקנם, ניצוצי אביו או אחיו

ויש באותיות , כמו אביי שהכירו בו שהיה מגלגול אביו רב ייבא סבא, שמתגלגל האב בבנו, כגון שהוא עצמו מן מקורו, ניצוצות
ויהבית , ת ליאבל ברא חד אי 'שאומר בהתחלתו , הוא הסבא בפרשת משפטים בזוהר, ייבא על שם חסיד אחד ידוע בזוהר, אביי

וכל , ענפים של אור' כי כל נשמה היא כדמות אילן של ז[. 'ה א"זוהר שמות צ]' ובעינא דישתדל באוריתא, ליה בבי ספרא
ובמקומו , לתקן האוכל שפגם מכל מקום, ולעולם צריך שיהיה האוכל עומד בתשובה, הענפים נקראים על שם הגוף והמבין יבין

 ".זה הפגם והבןהתיקון השייך ל , נבארהו יותר

 

 

 

 אכילה בקדושה



 

 

50 

 העלאת ניצוצות
ד את מקורות הדברים ל ולאחר מכן נשוב ונלמ"ה קוק זצ"נפתח בדברי הראי

 . ה"בע

 ":וברכת המזון וקדושת האכילה, ברכת הנהנין, סוד הברכות"כך כתב הרב ב

 

 שעא' א עמ"עולת ראיה ח, ה קוק"הראי

בהופעת . הכחות האלהיים מתפשטים בהויה לפי מדרגתם
הנן בתור פעולות , הצומח והחי, הפעולות בכחות הדומם

עיפיו העליונים אור השכל וכל ס. של כח בלתי משוכלל
באים הם לידי מעלה באכילת האדם ובהוציאו . חסר בהם

פ ההופעה של האורה והדעה "את כחו בשכל וביושר ע
כשהכח הנוסף מתוך . האלהית העליונה שזורחת בנשמתו

מתעלה , המאכלים מתהפך באדם לכח שכלי מלא אור קודש
 . עמו חלק רשום מן ההויה

 

 : נסביר את דברי הרב

אלו הן . חי ומדבר, צומח, נו מלא בבריות המחולקות באופן כללי לדומםהעולם של 

כשם שפרויקט של בנין בית מופיע בראשיתו כבר . מדרגות שונות של גילויי אלוקות

ואף בתחושת , בבניין עצים ואבנים, אך מתגלה גם בתכנית כתובה, במחשבת האדם

, כות ומתעבות במציאותכך האלוקות מתגלה במדרגות חיים שהול ; ביתיות אנושית

 .והאור האלוקי נסתר בהן ביותר

, כל הבריות הן גילויי חיים עיוורים -אין בריה שהיא טובה או רעה כשלעצמה 

לגילוי , בכל הבריות טמון הכח להצטרף למגמת הבריאה, אמנם. חסרי כיוון ומגמה

מר עד שהעולם כולו יביע באו, האור האלוקי בעולם והשראת שכינה בתחתונים

וכל המידות , נשגבותו, טהרתו, קדושתו', החיים של כל בריותיו גם יחד את טוב ד

היכולת של כל בריה להתרומם אל המגמה האלוקית תוך דיוק האיכות . האלוקיות

כוחות החיים המחיים , אמנם. הוא הוא הניצוץ האלוקי שבה ,הייחודית שבה

 משוכללים דיים עד כדיוהמופיעים במדרגות דומם צומח וחי כשלעצמם אינם 

לדעת  כשכל אלה משמשים ביד האדם. הבהירה והגלויה בעולמנו, הבעתם המכוונת



 

 

52 

וכשהם הווים לכלים למעשה המצוות , בכל דרכיו ולישרותו בכל אורחותיו' ד

ומתעלים ( נפרדים מחלקים מקולקלים אם ישנם)הם מתבררים , והפעולות הטובות

 . לגלות את האלוקי שבהם

 

 

 לחרוסת והקשר
 :ישנו ביטוי עמוק ומתוק הקשור לליל הסדר, לדברים אלו של הרב, אגב

יש להכין מפירות , בה אנו מטבילים את המרור -מובא בגאונים שאת החרוסת 

בין , שיר שכולו אהבה בין הדוד לרעיה; שכנסת ישראל נמשלה אליהם בשיר השירים

משל שבשיר השירים איננו מרמזים לנו שה, דברי הגאונים הללו. ה לישראל"קוב

אלא מלמד על כך שיש תכונות מיוחדות של עם ישראל שניצוצותיהן גנוזים , חיצוני

אלו הם תכונות ! לא בכדי התמר ניחן בתכונות אלו. בסוג מסוים של פירות

המצויות בתמר ועל ידי , ממש קרוצות מניצוצות שמנשמת האומה, ישראליות

ופועלים פעולתם במדרגת החיים של , ת הללואכילתו מתבררים ועולים הניצוצו

 . ישראל בפועל ממש

 

 

 האכילה מעלה את הבריות למדרגת אדם
בה הבריות אינן , שהאכילה היא פעולה ייחודית מאד, ממשיך הרב ומסביר

עד , משמשות כלי בלבד ביד האדם אלא מתעלות להיות חלק ממדרגת האדם ממש

 :דרשת באוכלשמכאן נולד הצורך לזהירות הגדולה הנ

 

צולל הוא , נוטה לעבדות החושים, כשרעיון האדם שפל
רים וויהאדם בכל כחו אל אותן מצולות הים של הכחות הע

, בהופעת רעיון צלול ומחשבה עזה. יהוומגרע את אור ההו
ובהמשכה , מנצחת את הבהמות והשיעבוד של החמריות

מחיה הוא את , של כל הכח אל עדן אור הקודש החי באדם
 . מעלם ומאירם, ריםוויל הכחות העכ
 



 

 

53 

על ידי . היא שעת קרב כפי שכבר ראינו בתחילה, הרב מבהיר מדוע שעת האכילה

הם הכינוי ' שמצולות'כ)האכילה ניתן לצלול למצולות הים של הכוחות העיוורים 

. וניתן להתעלות מעלה מעלה, (והטומאה עולם הקליפות, הקבלי לעולם התוהו

בחלקי חיים  -המהווה כלי לחלקי נשמתו  - נות עצמו וגופוהאדם הלא עלול לב

 –" ונטמאתם בם" –ובכך לאטום עצמו מלגלות את האלוקות בחייו , שאינם ראויים

, ומאידך הוא יכול להעלות על ידי אכילתו את כל חלקי הבריאה, 21"ונתמטם בם"

 ".לנצח בקרב"ובזאת 

 

 

 הצורך בברכות הנהנין
או תיקונם /שעבור מניעתם ו, זה עלול לגבות מחירים' רבק'גם ניצחון ב, עם זאת

 :כפי שממשיך הרב ומסביר, באה ברכת המזון ותוקנו ברכות הנהנין
 

צחון בעת התכונה המעשית של האכילה גומר את יכשהנ
מוכרח הוא בכל זאת להיות נלקה באיזו חולשה , פעולתו

 העושה את פעולתו בתכונה מוכנית, מריותומצד טבע הח
 . בלא דעה וממילא גם בלא יושר צדק, (מכאנית)=

הציור הרוחני , בברכת המזון מתעוררת התכונה הנשמתית
, מרייםוחות החושל הגברת עז הקודש מתאחד עם הכ

, המתהפכים כעת ויוצאים ממאסר השפלות אל הרום
מאירה היא ברכת המזון את . מכללות האדם שבצלם יוצרו

עליהם בברק הקודש  מופיעה היא, חות כולם באורהוהכ
, חות מאיריםויה מתברכת בתוספת כוההו. וברכת שמים

הגדול של  ת קודש מתפשטת על היקום באותו החוגווחדו
מעומק שרשה עד רום , וכל סעיפיה, הנשמה של המברך

 . ענפיה ציציה ופרחיה כולם

                                                           
 ". אוטמת וסותמת מכל חכמה: "י שם"א וברש"ומסכת יומא דף לט ע, על פי ויקרא יא מג 21



 

 

54 

עוד מוסיף הרב שכשם שישנו עיכול גשמי של המאכל והפיכתו לחלק מחומרי 

כך הנפש צריכה לעכל את פנימיות כוחות החיים ואיכויותיהם , של גוף האדם הבניין

 :  שהתווספו אליה כעת

 

שמופיעה באורה בעת פעולת התהפכות , כברכת המזון
כ שאר הברכות "כך הן ג, חות משפלות עבדותםוועלית הכ

מעוררות הן את הכח הרוחני . שלפני המזון וההנאה כולן
כול ילשלוט על העבדות ולעכל ע', שבאדם להתגבר באור ד

כשם שהוא , רוחני את אוצר החיים הנכנס בתוכו בהנאה
 . מעכלו עיכול גשמי

 

 

 חשיבות ההכנה הרוחנית טרם האכילה
אל המגמה הטמונה בסוד , עתה מבהיר הרב עד כמה ההכנה שטרם האכילה

 :והעלאת כל המציאות כולה' ניצחון הקרב'מוסיפה להצלחת , פעולה זו

 

והקודש מוסיף אור , נה המאירה עושה את פעלהההכ
ומזה נלמד כמה ראוי להיות מלא גבורה בקדושת . ואומץ
חפץ , קודש-כמה ראוי למלא אז את הנשמה רצון, המזון

המתגלה לפי הערך , של טוב העליון', אידיאליות של אור ד
וכפי מדת הקדושה . המופיע בסוד יראים, של קודש הנשמה

זה השולחן מתעלה והכל מתברך ב שבאכילה כך העולם
  . 'אשר לפני ד

 

ושולחנו של כל אדם מציב בפניו אתגר קשה , לא פשוט לנצח בקרב זה, ובכן

פגישה עם האכילה המתקיימת בבית המקדש  -אלא שיש לישראל עזר עליון . ביותר

. המרוממת את מבטו ומגמתו באכילת החולין שלו!( שיבנה במהרה בימינו אמן)

 . כפי שנרחיב לבאר בהמשך, אמורים באופן מיוחד כשמדובר על אכילת בשרהדברים 



 

 

55 

 בבואה לאכילה שבבית המקדש –שולחנו של אדם 
 

העוסקת בקרבן חטאת , ל את המשנה בפרק איזהו מקומן"כך מבאר הרב קוק זצ

 :ואשם
 

 קעא' א עמ"עולת ראיה ח

שהכפרה , האכילה המקודשת -' ונאכלין לפנים מן הקלעים'
ה ילא הנטי. הרי היא אכילה צנועה מאד, עמה באה

ולא יצירת כח חמרי , ולא קיומה של הגויה, הבשרית
הוא הדבר המביא ומבסס את , לעבודת מעשה גופני

מונח בחדרי , כי אם מה שהוא חבוי וצנוע, האכילה הזאת
סתור תחת המכסה של הקלעים , חדריה של הנשמה

למקורו הקדוש החזרת כח החיים והמפעל שבבשר , פנימה
ונאכלין לפנים מן '. בטהרת סוד גניזתו המוצנעת, העליון

 . 'הקלעים
 

ובטח של משום , לא נובעת מהצורך לקיום הגוף, מסביר הרב, אכילת הקורבנות

מטרת האכילה היא להוציא לפועל ניצוצות של חיים המצוים בבשר . תאווה גופנית

 . כפי שראינו לעיל, צותכלומר העלאת ניצו –אל מקורו העליון , הבהמה

המוציא לפועל ניצוצות  של הקורבנות" מאכל מקודש"אלא שמסביר הרב כי אותו 

 . הופך להיות חלק מכוחם של הכהנים בעבודתם, עליונים

 
, המכשיר את הכפרה, המאכל המקודש -' לזכרי כהונה'

שהיא נחלת , מתהפך לכח פועל בעבודת הקדש העליונה
המוכנים לעבודת הקדש , דשיםבני אהרן הכהנים המקו

 .והם הם זכרי כהונה, בפעל
  

הרב ממשיך בדבריו לבאר מהיכן נובע כח זה של העלאת הניצוצות הטמונים 

  :באכילה



 

 

56 

הגנוזה בחביון עז רוממות , קדושת האכילה -' בכל מאכל'
, י הטהר של זרם הקדש"השוטפת ע, העליה של כח החיים

כ "היא מכשרת ג, רההבא מיסוד האורה של הסליחה והכפ
להיות הולכות ועולות , את כל נטיות הענג הגופניות

ולהיות מכילות בקרבן פרטי נהרה בכל , למעלת הקדושה
בכל . אשר חיך אוכל יטעם לו, דונים השוניםיגון של הע

' זבח" )כדרך שהמלכים אוכלים, לגדולה, למשחה. "מאכל
תה שהתקדש ונתעלה למדרג, בכל מלא חיי הרצון, (א"צ

 . הרוממה של הדרת הקדש
 

 

 ?מהיכן בא הכח להעלות ניצוצות קודש עליונים
נובע  מהיכן הוא, הרב מוסיף כאן בהבלעה מסוימת מהו שורש קדושת האכילה

אף אם , היאך אפשר שמציאות גשמית תתהפך ,כלומר? מתאפשר ומשום מה הוא

עד אשר תגיע  למציאות עליונה יותר, יש בה ניצוצות קדושים של חיות אלוקית

 . למקורה העליון דרך פעולת האדם

דברים לכאורה ". מיסוד האורה של הסליחה והכפרה"הרב כותב כי כל זה בא 

יסוד דברי הרב באורות התשובה הבנויים על יסודות משותף ל מקורם ,סתומים אלו

כל . למקורם העליון, שהתשובה עניינה העלאת החיים לשורשם, ל"דברי האריזמ

שובה כפי שהרב חוזר לאורך כל אורות התשובה בנוי על אפשרות העלאת יסוד הת

מתאפשרת גם תנועה זו של העלאת , ולפיכך מתוך תנועה כלל עולמית זו, החיים

 .הניצוצות הקדושים הטמונים במאכל

גם הוא יש לו עליה , מתוך כך מסביר הרב כי גם העונג הטמון בפעולת האכילה

 . 22העליוןמקור העדן , נהדרת למקורו

 

 ! אוכלים ובעלים מתכפרים הכהנים, כן אם

                                                           
ענג עיקר : "ערך ענג -ספר קהלת יעקב : שבה גם טמון יסוד העונג, רמז לכך שעלית ניצוצות הקדושה טמונה ביסוד הבינה 22

' ג עמ"ראה עוד זהר ח(". ב"ד ע"זוהר אמור צ)ה היא הבינה "ל הויאז תתענג ע( ד"ח י"ישעיה נ)כמו שאמר , בחינת עונג בבינה
ה חלק ב דרוש ד ענף יז סימן ו לבאר איך מסוד הגבורות "וסוד העניין הרחיב בו בעל הלשם בספר הדע', מאי עדן דא בינה'רמז 

 .ש"עי, הוא כל העונג והעדן



 

 

57 

ענין זה מאפיין במיוחד את החטאת והאשם כי שורש כל החטאים והאשמות הוא 

, הכהניםכאשר החוטא והאשם נפגשים עם אכילת . כאמור לעיל, חטא המאכל

 על להתרחש צריך הזו האכילה מן ומשהו, שלהם שולחנם על אכילתם מתרוממת

  .כמזבח הנחשב אדם של שולחנו

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

54 

 

 

 

 

 

 :ה"כותב השל

 
 קדושת האכילה אות ב, שער האותיות, ה"של

, ל"י ז"ודבר זה מצאתי יותר מבואר בשם האלהי האר
כי לא על הלחם לבדו יחיה ( ג, דברים ח)שפירש הפסוק 

כבר חקרו . יחיה האדם' האדם כי אם על כל מוצא פי ה
 - יבת חיבור הנפש בגוף על ידי אכילהסופים לידע סוהפיל

. ולא עלתה בידם לידע הסיבה !?וכי הנשמה בת אכילה היא
, אין לך דבר שאין בו צד קדושה :ל אמר"ל הנ"אבל הרב ז

אין לך עשב מלמטה ( ז, ר י"בר)ל "כמו שאמרו רבותינו ז
הכוונה כח  - שאין לו מזל מלמעלה המכה בו ואומר לו גדל

נאם , (כג, הושע ב)כמו שנאמר , ההשפעה הבאה מלמעלה
נמצא כל מאכל . אענה את השמים והם יענו את הארץ' ה

, המאכל הנגלה הוא גוף, בעולם הוא מעורב בגוף ונפש
זהו  ',גדל'וקדושת ההשפעה מלמעלה שמכה בו לאמור 

אז על ידי אכילה נשאר גוף , וכשהאוכל אוכלו .הנפש שלו
כי הנפש נהנה מהנפש של המאכל , שלו מחוברים ונפש

רוצה , 'כי לא על הלחם לבדו' :וזהו שנאמר. והגוף מהגוף
, דזה אינו -' יחיה האדם' ,לומר על הלחם לבדו הנגלה לנו
 -' 'על כל מוצא פי ה'אלא  !?דאם כן מה תועלת להנפש מזה

דהיינו ההשפעה ', רוצה לומר שיש למוצא הלחם פי ה

 

 

 

 לנפש  -' ודבר ה, לגוף –הלחם 



 

 

59 

 .'על זה יחיה האדם', ומר לו שיצא לחוצה ויגדלשמכה בו וא
 .וזה הפירוש הוא פירוש מופלא

 
והוא המזין את חיבור , ה"יש דבר הוי, את הגוף והנפש -מחבר  – המלחים, בלחם

החסד לאברהם . האכילה חשובה הן לגוף והן לנפש. הנפש לחיים ההוויים והגשמיים

 :מתמצת רעיון זה

 
 זחסד לאברהם מעין ה נהר י

ל על "ר, ובזה יובן הפסוק כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם
אלא ברוחניותו שהוא הניצוצות , הגשמיות של לחם

כאמור ויפח באפיו נשמת , י"הקדושות שהוא מוצא פי י
 ...חיים

 

 :כהסבר הרב קוק, האכילה אם כן היא חלק מעבודת הבירורים והעלאת הניצוצות
 

 אגרת שעח, אגרות הראיה

, לצייר שטף החיים - כבר דברנו מזה, רוריםהבנת הבי
ההולך וזורם למעולה , המלא כל מאור חי העולמים

העולות על לב כל , שכל המטרות האידיאליות, שבמגמות
-ומתוך אור אמונת. נגדה ןכאי, לב וכל הוגה רמות-חכם

 ,מתמלא הלב חפץ להיגלות את כל כח חיים ויש, דעת זו
הפרטית להתגלות בכל  ומתחילה ההכרה .למעלה למעלה

שבולם הם עליות של , פרט מכל פרטי הפעולות והתנועות
שמי שהוא , מהחשובים שבהם הם עניני האכילה .חיים
  .יכול לאכול בקדושה ,הכל-עין באמת וחפץ בטוב-טוב

 
וכלל עבודתנו להביא את , מגמה אחת נהישהפרטים במציאות לכל הרב מסביר ש

ד מאח ה האדםשכן ב, ה היא ענף עיקרי בעבודה זוהאכיל . מגמה זוהשלמת הכל ל 

 . 'ויחדיו הם נרתיק לנשמת אדם עובד ד, צורה המובהקת ביותראת המאכל עם גופו ב



 

 

64 

 טוב עין –קדושה לבירורי ניצוצות תנאי 
 

אלא שהרב מתנה זאת בטוב הסתכלותו החיובית של האדם האוכל כלפי 

  :אם הוא טוב עין או שמא לא, המציאות כולה

 

וכמה שיש , ועין טובה זו מוסיפה נעימות בהסתכלותה
-ככה משתפל כח ,עין-בחלק הרשע שבאדם ממדת רעת

ונעשה מוכן לסבב את החלק של , החיים הכנוס במאכל
כל זמן שהוא צריך לעשות , הרשעה המוכרחת לסדר העולם

המסמא , נגד מלח סדומית, זהו סוד מים אחרונים. באפלה
 - 23"הנה זה חלק אדם רשע מאל" פ הסוד"שע, את העינים

וכל , עין מתקדש בזה עד אשר גם אויביו ישלימו אתו וטוב
הרם  :כחות נפשו וגופו כולם עומדים על משמרתם כראוי

נחש עפר "ו, והעליון שבהם והשפל והתחתון שבהם
כי " "לא ירעו ולא ישחיתו בכל הר קדשי: וסמיך ליה": לחמו

 ". מכסיםכמים לים ' מלאה הארץ דעה את ד
 

ממילא לרע העולמי יש , הרב מסביר כי מאחר והעולם לא הגיע לתיקונו הגמור

 מתקדש על ידי כך שהוא מפנה את נקודת, אלא שהאדם טוב העין. הכרח מציאותי

המתפרנסים גם מאכילת  - שבצדדים האפלים שבמציאות  ,הרשעה המוכרחת

לבל יתפשטו , לצדדים אלו שעניינם נתינת חלק גם, על ידי מים אחרונים -האדם 

 :והרשעה שבמציאות כולה ובאדם עצמוהגדרת גבולות הטוב יש כאן כלומר . הלאה

 .'ונחש עפר לחמו' –עד כאן תבוא ולא יותר 

ל "חז. גם בזמן האכילה' טוב עין'אלא שכאן עלינו לברר היאך מגיעים למידת 

 . כפי שנראה בפרק הבא, הדריכונו לכך בכמה אופנים

  

 

                                                           
ך "שבתי כהן בעל הש' ולא ר, ל"ל די קוראל מתלמידי האריזישרא' מרדכי כהן תלמיד ר' הוא ר)ך "הרב רומז לידוע בשם הש 23

 .עין -רע, העוונות אנו בוראים בו עינים' ל הוא סומא ועי"סמא, א"כי מלאך הסט( ויקרא יט כו)בפירושו לתורה ( ע"על השו



 

 

60 

 

 

 

 

 

 שולחן ודברי תורה
 :אמרו חכמים בפרק שלישי במסכת אבות

 

רבי שמעון אומר שלשה שאכלו על שלחן אחד ולא אמרו 
ישעיה )שנאמר  ,עליו דברי תורה כאילו אכלו מזבחי מתים

אבל  .'כי כל שלחנות מלאו קיא צואה בלי מקום' :(ח"כ
שלשה שאכלו על שלחן אחד ואמרו עליו דברי תורה כאילו 

( א"יחזקאל מ)שנאמר  'מקום ברוך הוא'משלחנו של  אכלו
 .''וידבר אלי זה השלחן אשר לפני ה'
 

 !?ברי תורה השולחן מלא קיא צואההאם בלא ד ? מה פשר מאמר חכמים זה

 ? "בלי מקום"ומהו 

 . בדרך קצרה נבאר את הדברים על פי רבותינו הקדושים

 

 :פעור ה של בית וק הכהן מלובלין מבאר את עוון עבודה זר צד' רכך 

 

 ואתחנן אות יט' פר, פרי צדיק

כדי לכפר על מעשה  ?מפני מה נקבר משה אצל בית פעור'
דידוע ששורש קלקול הנחש היה להכניס  :והוא. 'פעור
ה באכילה ועל ידי זה נעשה פסולת ומותרות ותאו

ה "יומא ע)ואמרו  'לחם אבירים' :דבמן כתיב .מהמאכלים
הקלקול לא היה פסולת  וקודם .םח אברי"שנבלע ברמ :(ב"ע

 

 

 

 הנהגת השולחן הישראלי



 

 

62 

רק על ידי  .מהאכילה כשהיה אדם הראשון בגן עדן כמו המן
ה והנאת עצמו נעשו המותרות והנחש שהכניס כח התאו

כמו שאמרו )וזהו ענין עבודת הפוער לפעור . ופסולת
מכל מקום  ,אף דמכוין לבזויה ,ומשום זה .(ד"סנהדרין ס

רות שהם משורש נותן בזה כח להקליפה על ידי המות
וזה שאמר  ,ומשה רבינו תיקן הקלקול הזה מהשורש. הנחש

ונשב בגיא מול בית ' :וזה שנאמר. לכפר על מעשה פעור
וידע משה רבנו שאחר פטירתו  ,ששם קבורת משה -' פעור
לזה . תמו ימי אבל משה יזכו לתקן שורש הקלקול הזהיכשי
  .ול הנחשלתקן שורש קלק 'ונשב בגיא מול בית פעור' :אמר

 

מה יוביל את האדם בשעה שהוא מכניס : מאבק איתנים בקרב האדם! שעת קרב

? שבו' האם תאווה גסה או הנאה עדינה מטעם הלחם וממוצא פי ד? מאכלו לפיו

אכילה בתאווה איננה פוגשת . מושך את האדם לאכול בתאווה, שורש החטא, הנחש

על כן היא מביאה לשתי תוצאות . ואינה מעלה את הניצוצות, שבלחם' את מוצא פי ד

 : קשות

 .הגוף נבנה מחלקי חיים שאינם מעלים אותו אלא מכבידים עליו. א

ונצרך יותר ויותר , הגוף משתדל לדחות החוצה את החלקים שאינם מבוררים. ב

 . להוצאת מותרות הגוף

כלומר חלקי בריאה שהניצוצות , כאן המקום גם להזכיר כי ישנם מאכלות אסורות

ולא ניתן להעלותם באמצעות אכילה אלא , בהם( כלואים)=בהם עדיין אסורים ש 

 . גם אכילתם משפילה את האדם מטה מטה, כמובן. באמצעות פעולות אחרות

התורה . לחם אבירים הנבלע באברים -התורה ניתנה לאוכלי המן , לעומת זאת

ה מן המן וניתנה למי שכל גופם נבנ, מלמדת אותנו את סוד העלאת הניצוצות

מול זה בדיוק ניצבת עבודת . שעל כן לא היו בו שום מותרות -המבורר בכל ניצוצותיו 

שום חלק מן המאכל אינו מתברר על כן , אכילה שכל עניינה מותרות ,24בעל פעור

 .  25בעל פעור אינו אלא בית כסא אחד גדול. כולו יוצא החוצה

                                                           
 .322-308' עמ', אור לנתיבתי'ל "ביאור לספרו של הרב צבי יהודה קוק זצ', נתיבות'יעוין בהרחבה בספר  24
ל עירית "לפני שנים רבות התארח בעיר דוד מנכ. שלא הבנתי את משמעותה בשעת התרחשותה, אוסיף אנקדוטה מעניינת 25

אתה : לה ושאל'ל העיריה לדוד"באמצע הסיור פנה מנכ. ל עמותת אלעד"מנכ, ו"לה בארי הי'ירושלים לסיור אישי בהדרכת דוד



 

 

63 

נפלא שפירש בה ספר ולפירוש , מתוך כך נוכל לשוב למשנה במסכת אבות

 : נשמת אדם

 
 נשמת אדם כלל מה, אברהם דנציג' ר

ואגב אודיעך גודל השכר והעונש שבין המדבר דברי תורה 
רבי שמעון אומר , במשנה באבות. ו להיפך"על השלחן או ח

שלשה שאכלו על שלחן אחד ולא אמרו עליו דברי תורה 
קיא שנאמר כי כל שלחנות מלאו , כאלו אכלו מזבחי מתים

אבל שלשה שאכלו על שלחן אחד ואמרו , צואה בלי מקום
שנאמר , כאלו אכלו משלחנו של מקום, עליו דברי תורה

והנה להבין למה דוקא . 'וידבר אלי זה השלחן אשר לפני ה
מלאו "וגם להבין פירוש המקרא ', בשלשה ולא באחד או ב

והלא אלו ואלו אוכלים לחם ובשר ואיך הוא קיא , "קיא צואה
ל כדמיון קיא "ר - כקיא צואה ווי ליה למימרוה !?צואה
אבל לשון הקרא משמע שהאוכל גופיה הוא קיא , צואה
  !צואה

ל "ר, דע כי כל מעשה בראשית לדעתם ולצביונם נבראו, ל"ונ
ולכן נאסר , שנבראו בשלימותם ולא היו צריכים שום תיקון

ב אך כשחטא אזי נתערב הכל טו, לאדם הראשון לאכול בשר
ולכן הותר , ברע ואין לך דבר שבעולם שאינו צריך תיקון

י אכילת האדם יתברר הטוב מרע "לנח לאכול בשר כדי שע
ואז הטוב שבתוך האוכל נברר והמותר , י הברכה שמברך"ע

וזהו מדת כל אדם . נעשה קיא צואה והוא הפסולת הגמור
אזי , פ התורה והמצוה שנוטל ידיו ומברך"שמתנהג ע
ואמנם . הקדושות שבתוך האוכל חוזר למעלההניצוצות 

דכהנים אוכלים , אכילת הכהנים שהם משלחן גבוה זוכים
                                                                                                                                             

ל עיריה ואותי מעניינת עובדה אחת "אולם אני מנכ, ובמיוחד על העליה לרגל, המסביר לי כל מיני דברים יפים על מה שהיה פ
. שאלה בהחלט טובה! ?כיצד מתמודדים עם בעיית הצרכים של כמות אדירה כזו של עולי רגלים! ?היכן היו השירותים: פשוטה

כ הרבה "לא היו להם כ, מי תודותבשר תודות ולח, מעשר שני ומעשר בהמה, אכלו מנטע רבעי, אולם יתכן כי מי שעלו לרגל
 . כאותו המן של יוצאי מצרים, מותרות



 

 

64 

ל שכיון שאדם חוטא אזי אפילו מה "ור, ובעלים מתכפרים
 אכילתםוי תשובתו "שבירר מכבר חוזר ליפול לקליפה וע

ואמנם . ]כענין זדונות נעשו לו כזכיות, מבררים הכל
התברר כלל ונמצא הכל קיא צואה ז אינו יכול ל"תקרובת ע

 [. הנצוץ הקדוש שיש בו אינו נברר' שאפי
, והנה שלשה אנשים מצינו שיש להם חשיבות לכמה דברים

ולכן אם שלשה יושבים על שלחן אחד ואומרים עליו דברי 
נחשב להם כאלו אכלו משלחן גבוה ויש להם כח , תורה

 :ל"מרם זוכא, כמו הכהנים, י חטאם"מה שנפל ע' לברר אפי
ת "אבל אם לא אמרו עליו ד. 'עכשיו שלחנו של אדם מכפר'

כ "העונש גדול כ, כיון שיש בידם לברר הרבה ולא עשו כן
כ אינם "י אכילתו ג"מה שסתם ישראל מברר ע' שאפי

, [ז עד שהכל נחשב לצואה"רק הוא כתקרובת ע], נבררים
ש "ומכ, ובפרט בסעודות גדולות, ולכן צריכים ליזהר בזה

 .הלומדים ומהם ילמדו שאר בני אדם
 

! לב נשים. הרב מברר שהמותרות יוצאים מתוך מאכלים שנאכלו רק מתוך תאווה

הוא , שולחן מלא אוכל שהסועדים בו נגשים אליו מתוך תאוותם ולא מתוך תורתם

המלא ' המקום ברוך הוא'בלי הופעת  -" בלי מקום"הוא שולחן ! כבר עתה קיא צואה

מעלים את , האוכלים מתוך תורתם, לעומת זאת. צוצות אורותיואת העולם בני

 . שאכילתם מכפרת, והרי הם ככוהנים המשרתים במזבח, הניצוצות
 

 
 תורההוא עצמו דברי המאכל 

 :ל מעמיק את הדברים עוד יותר"הרב קוק זצ
 

 רצב' ה קוק מוסר הקודש עמ"הראי

 ואצל, חיים כולםה אצל בעלי מה שהתיאבון הפשוט עוש
להמשיך את האדם לאכול להחזיק את  - בני אדם בינונים



 

 

65 

פועל בצורה אצילית וכח נשגב אצל גדולי  ;חייו וכחותיו
החפץ להתאחד עם כל ניצוצי  :צדיקים יסודי עולם, הדעה

שהשמחה הנשמתית , הקודש הטמונים בתוך המאכלים
, לקבלם אל תוך נשמתו, מתעוררת מהאדם האוכל לעומתם

והם בעצמם מוסיפים עז , ומדות עולמים להוסיף בהם אור
כבר  ,בעת האוכל. גם לפני האכילה, ושמחה בתנועה

ובאכילה עצמה היא עולה , השמחה מתנוצצת במעמקים
וייטב ' –' ויאכל בעז וישת וייטב לבו', במעלה יותר עליונה

שהן הן האכילה והשתיה עצמן לבאי , בדברי תורה 'לבו
  .ו במחוגדידעי מאי דמחוי לה', סוד דב

 

שהמשנה מכוונת  -שנאמרים על השולחן ל מעמיק לבאר שדברי התורה "הרב זצ

האכילה והשתייה  לכך שגוףאלא , דיבורים מילוליים של תורהן הכוונה ל אי ,אליהם

דברי " מייצרת"היא עצמה , עצם האכילה בטהרה כלומר. הם דברי התורה בכוונה

 . ים מתוך המאכל הינם דברי תורהשאף  הניצוצות המתבררים ומתעלתורה בכך 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

66 

 
 
 
 
 
 

 כמשתמש בשרביט המלך, האוכל
דברי הנשמת אדם המבארים כי האכילה מתוך דברי התורה מהווה מכון להעלאת 

נרחיב . כללו את הפעולה שנעשית על ידי הברכות על המאכל, הניצוצות הנפולים

 . ה בעניינן"מעט בע

סועד להבין שהוא הולך לעשות מעשה שיש לו ברכות המזון מכוונות את ה

' פעולה שיש לגשת אליה מתוך הזכרת שם שמים ומלכותו ית; משמעות רוחנית

 :ל על ברכות האוכל"הרב קוק מאריך להסביר נקודה זו בביאורו למאמרי חז. בארץ

 

 ו אות ד"ב פ"עין איה ברכות ח

ז בלא "אמר רב יהודה אמר שמואל כל הנהנה מן העוה"
צריך האדם  - .(ה"שם ל" )ה כאילו נהנה מקדשי שמיםברכ

מכפי , להסתכל שמלבד שהוא משנה את תכלית ההנאות
הרי מעשה , המכוון בהן מצד יוצרן המיטיב האמתי יתברך

וטובו הם נשגבים ורמים הרבה מערך האדם מצד נטיותיו ' ד
ואם כן איך יערב , באין בהן רוממות קדושה - החמריות

דוגמת הציור של ההנאה מקדשי  !?הםלבבו ליהנות מ
שראוי שישכיל האדם שהוא פחות במעלתו לעומתם , שמים

כמו שאין ראוי להשתמש הדיוט , ואינו ראוי ליהנות מהם
בהתעוררות צד הרוחני , אבל עם הברכה. בשרביטו של מלך

וכל העולם כולו , אז הוא רם ונשא, שבאדם להשכיל להיטיב
ז עם כל מעלת "להנות מן העוה אז הוא ראוי, כדאי הוא לו

 .המציאות המתדמה לקדשי שמים

 

 

 

 סוד הברכות



 

 

67 

ל מבאר שמלבד הבעייתיות באכילה בלא ברכה בכך שהאדם משתמש "הרב זצ

; מה שמהווה גזילה –ה "ה ברא באופן שונה מהתכלית אליה כיון הקב"במה שהקב

משום שכשהאדם אוכל בלא ברכה צדדיו , יש כאן גם דין מעילה בקדשי שמים

הם  –' הנמוכים ממעלת הקדושה שיש במאכלים שהם מעשי ה -יים החומר

 . מלךשל  םוממילא יש כאן הנאת הדיוט מכלי , הבולטים

שאז הוא מתקדש ומתרומם והצדדים הרוחניים , מה שאין כן כשאדם מברך

שבשביל צדדים אלו של האדם כל העולם כולו  –הגבוהים שבו באים לידי ביטוי 

 . ואדרבה, אי שראוי וכדאי לו ליהנות מהעולם הזהבאופן כזה בווד. נברא

 

 

  ?יהאחרלהברכה  לפנימה בין 
הוא מבאר את היחס להתפשטות הנטייה , בהמשך פירושו של הרב לגמרא

 :כאשר היא באה קודם הברכה ולאחר הברכה, החומרית

 

 הו אות "ב פ"עין איה ברכות ח

השמים ' :וכתיב ',הארץ ומלואה' לד' :כתיב :לוי רמי' ר"
וכאן , כאן קודם ברכה -'? והארץ נתן לבני אדם' שמים לד

" הארץ ומלואה' לד"במאמר (. ברכות שם" )לאחר ברכה
מריים כמכשירים את ונים החייובן להכיר את כל העני

 -' תתה היא הדעת את דישאמ - השלימות הרוחנית
אם כפי  זוק כחותיהם והרחבתם לא תמצא כייותכלית ח

. כון ההשלמה הרוחניתיעדיו לא תערך ההכרח שמבל
שיש יתרון בעצם , יורה" דםאני והארץ נתן לב"ובמאמר 

, ינים רביםיוהרחבתם בקנ, מרייםוחות החוהתגדלות הכ
 . י חכמה וכשרון מעשה"והשתלמם ע

 
המלמד שכל תכלית , "הארץ ומלואה' לה" -ל מנגיד בין שני חלקי פסוק"הרב זצ

אה ראוי רק אם הוא נעשה כאמצעי לעלייה השימוש במציאות החומרית שבברי

מה שמלמד שיש ערך עצמי שאינו  –" והארץ נתן לבני אדם"מנגד נאמר . רוחנית



 

 

64 

בהמשך הרב מסביר מהו אם כן  .גם להשתמשות במציאות החומרית, כאמצעי בלבד

  . היחס הנכון שבין שני צדדים סותרים אלו בשימוש במציאות החומרית שבבריאה

 
שאם לא ישקל האדם את  :היא ,דה בזהיהמ אמנם הישרת

מריות כדי לקחת את הראוי בהן להשלמה וערך הנאותיו הח
מריים תמשכהו וחות החואז הגדלתו את הכ, הרוחנית

אבל בהיותו יודע  ;להתבהם ולרדת כרוח הבהמה למטה
מושה יבש, מריתולהוקיר את ערך הצד הרוחני שבהנאה הח

הי שהיא יסוד ויושר האללפי ה, אל הצדק ואל השכל האמתי
מריות לא יעיקו ואז לא זו שההרחבות הח, הנהגת התורה

 . כי אם יוסיפו לה אונים ,להשלמה הרוחנית
שעוד לא הרים את מכסת ההערה , כן קודם ברכה על

' ראוי שיכיר כי לד, מריתוהרוחנית שבאותה ההנאה הח
 ריות כיוואין נכון להשתמש בהנאות החמ, הארץ ומלואה

דה הראויה להשתמשות האפשרית לצד יפי המאם כ
שקבע את ציור היחש , ולאחר ברכה. המעלה שבאדם

אז בהרחבת , הרוחני שיש לו עם ההנאה החמרית ההיא
חותיו ווכ, מרי תוסיף להרחיב את דעתוושמושו בכח הח

, הגופניים בהתגדלם יהיו תמיד מוכנים לפעול צדק וטוב
כל פגישה של  כפי ההערה הרוחנית אשר תפעול עליו

י והארץ נתן לבנ'ובמעמד כזה ראוי לשנן  .הנאה חמרית
שובו של עולם יולהביט בעין טובה על העוסקים בי, 'דםא

 . מרייםולשכלל את העולם המעשי גם בכל צדדיו הח
 

, ל"ל מסביר שהיחס הנכון בין שני החלקים שבפסוק מתברר בדברי חז"הרב זצ

מאחר ושימוש במציאות : כלומר. לאחר ברכהכאן קודם ברכה וכאן  –במה שאמרו 

הרי שעל , "התבהמות"חומרית עלול לגרום לירידה מוסרית אצל האדם עד כדי 

השתלמות מוסרית ושכלית האדם להכיר שכל הערך של השימוש בזה הוא רק לצורך 

באות להעיר , הברכות שאנו מברכים קודם האכילה. לצורך אידיאל רוחני. של האדם



 

 

69 

ים לב לכך שעליו להתייחס למציאות החומרית כבעלת ערך רק מצד את האדם לש

 .שהיא מהווה אמצעי המאפשר שכלול של כוחו הרוחני של האדם

לכן קודם הברכה אדם צריך לדעת שאין לו להשתמש בשום מציאות חומרית אלא 

ואילו לאחר הברכה הוא כבר יכול לטבול במציאות החומרית . כאמצעי הכרחי בלבד

וממילא של שאר חלקי החומר , מתוך ידיעה כי מטרת האדם בעולם, בלא חשש

  .היא לשכלל את הוויתו השכלית והמוסרית, שבבריאה
 

משובצות , י הנביאים"ולכן ישועות ונחמות היעודות לנו ע
שהן לעדה על רוממות המצב , מריות רבותובהרחבות ח

מריות ראויות ושכל אלה הגדולות הח, הרוחני שאליו נקוה
ושעריך , ושמתי כדכד שמשתיך" - היות לנו בו לתפארתל

ורב ', וכל בניך למודי ד. וכל גבולך לאבני חפץ, לאבני אקדח
צורך ' שלא יהי, "שקורחקי מע, בצדקה תכונני. שלום בניך

כי הכל יפנה ישר אל הראוי , לעשוק כל כח וכל חפץ מחוקו
 . 26והטוב

 

קובעת את היחס הנכון כלפי  הרב מסביר כי הברכה הקודמת לאכילה: נסכם

' לה"הנטייה הראשונית הגלומה באמירה . ההתפשטות החומרית במציאות כולה

כשאין טעם ', היא שכל המציאות כולה אין תכליתה אלא לעבודת ד" הארץ ומלואה

להתרחבות גשמית חומרית מצד עצמה אלא לפי המידה שההכרח המציאותי דורש 

חר הברכה כשהאדם כבר קובע בדעתו כי כל אך לא. 'מ להתפנות לעבודת ד"ע

הרי שעצם ההתרחבות החומרית היא ', המציאות כולה אכן אינה אלא לשם כבודו ית

וממילא אין צורך לצמצום חומרי מחשש ' עצמה מוסיפה כח ועוצמה לעבודת ד

 . להתבהמות ונפילה מוסרית

, עתלאפשר לכח החמרי שבמאכל להרחיב את הד הוא, כ"א תפקיד הברכות

שבלחם מתוך מוצא פי ' ולהיפגש עם מוצא פי ד, לחלץ את הניצוצות שמאכל

 . 27ברכתו

                                                           
 .ח-שמז' א עמ"עיין גם עולת ראיה ח 26
הברכה מעלה את הצד העליון , ו כשם שהאכילה מעלה את הצד החומרי שבמאכל להיות במדרגת אדם"על פי מהרח 27

 . ל"ואכמ. שבניצוצות לתיקון בעולמות העליונים



 

 

74 

 הרע והמעורבבהטוב 
ין בפירושו למשנה שלנו על מנת לסכם את 'חיים מוולוז' כמה יפים דבריו של ר

 .מהלך דברינו

 
 וח חיים פרק ג משנה ג ר

יובן על פי הכתוב ויצמדו לבעל פעור . 'שלשה שאכלו כו
סנהדרין )כלו זבחי מתים ואמרו חכמינו זכרונם לברכה ויא
בזה לעשות  והנה מה כיונו. פעור עבודתה בהתרזה.( סד

  !?דבר בזוי כזה לאלהיהם
מכובד האלהי מורינו הרב חיים ' אך ידוע דברי קדוש ה

כי לא על הלחם לבדו , (ג, דברים ח)ל על פסוק "וויטאל ז
כי ודאי  :נין הואהע. 'יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה

אך בשעה שאמר . הנשמה אינה ניזונת מהלחם הגשמי
נוצר מהבל  ,וכן כל המאמרות" תוצא הארץ דשא"ה "הקב

ובהעדר  .פיו יתברך שמו כח להדבר ההוא ומקיים הדבר
השגחתו וכחו יעדר גם גשמיות הדבר וזה הכח המקיימו 

גשמי  :כל מאכל מורכב משני דברים ,ואם כן .הוא רוחני
ולזה ירצו גם כן חכמינו זכרונם לברכה באמרם . רוחניו
אין לך כל עשב בקרקע שאין לו ", (ו, י"בראשית רבה פ)

 . ובזה האדם ניזון. 'מלאך ברקיע כו
ורוח אלהים ניזון מרוחניות  ,גוף האדם ניזון מגשמית הלחם

 -" לא על הלחם לבדו" :לזה אמרו. כח המקיים את הדבר
יתברך שמו  -" ק על כל מוצא פיור", רצה לומר גשמיותו

מה . ולכן על ידי אכילה יחובר הגוף והנפש .כנתבאר לעיל
שאין כן שאר רוחניות כתורה ותפלה הוא בלא גשמיות כלל 

 .ולא יתחבר הגוף עמו
 



 

 

70 

חלק גשמי וחלק : בכל מאכל ישנם שני חלקים: חיים מסביר את שראינו לעיל' ר

חיים ' בהמשך דבריו ר .והגופני את הגוף ,החלק הרוחני מזין את הנשמה. רוחני

 .כי ישנו במאכל גם חלק שלישי, מוסיף

  

ין כי קודם יוהענ. והנה עוד דבר אחד יש במאכל חלק שלישי
וכן כוונו חכמינו . חטא של אדם הראשון היה מאכלו רוחני

כי מלאכים רוחנים היו ( ב"סנהדרין נט ע)זכרונם לברכה 
ב "ע' ו ד"פ' ח שער ב"פהועיין נ)' צולים לו בשר כו

אך מעת חטאו נעשה כל מאכל מעורב טוב ורע כי (. ה"בהג
ל היעלה ע :הקשה המורה נבוכים. ענין עץ הדעת טוב ורע

אך נאמר כי מקודם  !?הדעת כי במרדו הוסיף לו שלימות
חטאו גם כן נברא בחירי אך היה יכול להיות או כולו טוב או 

רק ונהפכו לעשו מכולו טוב ועזא ועזאל יוכיחו שנ. כולו רע
ובאכילתו נאררה  ,אך מהעץ נעשה טוב ורע מעורב .רע

הארץ גם כן להיות כל אשר עליה נהפך לטוב ורע מעורב 
הנה גם הפנימי מעורב  ,ולבד שהקליפה קדמה לפרי. יחד

והרע  ,והגשמית נהפך לדם ,ומהטוב ניזון הנפש ,טוב ורע
אסור להרהר בדברי ולכן . יוצא בצואה והוא חלק הרע וכחה

 .תורה במקום הטינופת כי אין זה מקום לזה
 

ין מסביר כי קודם חטא האדם הראשון העולם היה מחולק לשני 'הרב מוולאז

לאחר חטאו התערבבו החלקים כך שהטוב והרע מופיעים . טוב ורע: חלקים

 ,וחלק הגשמי שגם הוא מעורבב מזין את הגוף, חלק הטוב מזין את הנפש. במעורבב

הרי שחלק הרע נפרד מהטוב ומופיע , כאשר על ידי הפרשת הגוף את המותרות

 . בפני עצמו

 
 של המזבח לעומת כוחה של עבודה זרהכוחו 

 :ין ומסביר מהו כוחו של המזבח'חיים מוולאז' ממשיך ר



 

 

72 

וענין הקרבן היה כך כי על ידי האש אשר על המזבח שהוא 
נהנין כולו ונותר חלק הבעלים ומה ש ,מלמעלה סר הרע

וכן היה המן היורד מן השמים כולו טוב כי אין רע יורד . טוב
וכן בשר . מן השמים ולכן לא היה בו פסולת ונבלע באיברים

וכן  .הקרבן נבלע כולו באיברים ואינו מוציא ממנו פסולת
לחם אבירים  :(ב"יומא עה ע)מוכח מחכמינו זכרונם לברכה 

ויתד תהיה לך "קיים ואלא מה אני מ .שנבלע באיברים' כו
. בדברים שהכנענים היו מוכרים להם ?'וגו "על אזניך

ולכאורה נהי דנימא דסבירא ליה להתנא בשר תאוה נאסר 
 ?מכל מקום למה לא תירצו מבשר שלמים.( חולין יז)במדבר 

 .אלא ודאי דגם הוא נבלע באיברים
היו נוטלים הבהמה ומהפכים את החלק  .וכן להיפך ממש

ומתגבר על ידי זה  ,ולחם אלהיהם הוא ,ני לרעהטוב הרוח
ולכן לזאת הכוונה עושים . ובהתגברו אז דרך רשעים צלחה
כמאמר ' יודעים רבונם כו' אנשים הרשעים להכעיס את ה

על אמון שאמר ( ב"סנהדרין קג ע)חכמינו זכרונם לברכה 
. ש"כלום אני עושה אלא להכעיס את בוראי וכן יהויקים ע

 ?אשר עוד יוסיפו סרה להכעיסו' ה להם הולכאורה מה עש
 . אך מכוונים להחזיק בזה הרע ויהיה דרכם צלחה

 
כך שאכילת , האש מכלה את חלק הרע, מסביר הרב כי בהקרבת בשר הקרבן

 . שנבלע באיברים ואין לו מותרות, הקורבנות היא אכילת חלק הטוב שבבריאה בלבד

היא מכלה . ציאות הפוכה בדיוקלעומת זאת הקרבת קרבן לעבודה זרה יוצרת מ

ומזה מובן היאך היה קיא צואה  –את חלק הטוב עד שמה שנשאר הוא רק חלק רע 

 . ומותרות להתרזה בבעל פעור

הרב מסביר כי הסיבה שעובדי העבודה זרה עשו כך היא כדי שיתקיים בהם 

 . דרך רשעים צלחה –המאמר 

 
 



 

 

73 

 כמקריב קרבן –האוכל מתוך דברי תורה 
הרי שהוא יוצר את , מסביר הרב שהאוכל מתוך דברי תורה, נאמר עד כהמתוך ה

 . אותה פעולה שהמקריב על המזבח עושה

 
לכן האוכל ועוסק בתורה הרי מראה באכילתו שמכוין בה 

והעסק  ,שהחלק הטוב יוסיף קדושה בנפשו - לכוונה טובה
כי התורה טבעה כאש כמו שכתוב . בתורה ישרוף הרע

של מעלה כמו " הלא כה דברי כאש", (כט, ירמיה כג)
כי הוא ' פתח במזבח וסיים בשולחן כו, .(חגיגה כז)שאמרו 

 .כמזבח ומשולחן גבוה קא זכי
והנה האוכל בכוונה אמיתית לקיים גופו ונפשו לעבודת 

ויברך ברכה הראויה ויעסוק בתורה  ,אלהיו יתברך שמו
 הוא ממש כמו ,כי זה כל פרי תכלית אכילתו - 28באכלו

המקריב קרבן שנוטל הבהמה ומקריב לגבוה הרוחניות 
וכן חוברו כל  .שבה מעת הבריאה וגם גשמותה נתקדש

מנחה . מלח הוא הדומם :ומם צומח חי מדבר בקרבןהד
. והכהן המקריב הוא המדבר. והוא עצמו חי. ונסכים צומח

והמה הארבעה מיני הבריאה הנשפעים מארבעה מלאכי 
 ,רפאל ,גבריאל ,מיכאל :עליהםמעלה הגבוהים הממונים 

ה ברוך "אוריאל וגבוה על גבוה עד ארבע אותיות של הוי
הוא הרי מעלים הבהמה ומתקנים אותה וגם הגשמית שבה 

 .נתקדש ונתעלה
. 'וכן הצדיק האוכל לשובע נפשו להחיותה לעבודת ה

לא לבד שאינו מתקן  ,האוכל לרעבתנות :ולהיפך חלילה
שבה גם כן מקלקל ומכניס הגשמית אך גם הרוחניות 

האוכל בלא ברכה  :(ב"ברכות לה ע)וכמו שאמרו  .לקליפה

                                                           
ל אומר כי עצם האכילה בקדושה "הרב זצ, אך כמובא לעיל סוף אות ט, "ואמרו עליו דברי תורה"ל המשנה אכן זהו הפשט ש 28

עיין בנפש החיים שער א , אלו שיטות שונות הבאות לידי ביטוי אף בענין המלאכות. והעלאת הניצוצות הן הן דברי התורה
 ". הובכל דרכיך דע"ט ולעומת זאת במוסר אביך פרק ב אות ב -פרקים ח



 

 

74 

רצה לומר נוטל הקדושה ומכניסה לאבדון  - 'כאלו גוזל כו
וכבר אמרו רבותינו זכרונם לברכה . וממש גוזל הוא

וישבו לאכול "כל מקום שנאמר ( תנחומא ריש פרשת וישב)
מגונה כאכילה כי באמת רע ומר לענין  ,היה צרה" לחם

אך יאתה הקביעות אם יעסקו . לעשות ממנה קביעות
בתורה בקביעותם אשר התורה גמלתהו טוב ולא רע רצה 

אבל בלאו הכי הרע מתגבר חס ושלום . לומר שכלה הרע
והוי כאלו אינם אוכלים החיות שבמאכל הזה רק חלק הרע 

והוא ממש זבחי מתים כי הטוב הוא המחיה את . והמת שבו
 .והרע הוא הפכו כנזכר לעיל ודי למביןהדבר 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

75 

 

 

 

 

 

 

 

 לא פשוט? אכילת בשר
בה בכל ' לגעת'אי אפשר שלא . בשונה מן הצומח, גדר מיוחד יש לאכילת בשר

 ! משום שמצוות הלילה הרי היא קרבן פסח, הנוגע לאכילת ליל הסדר

לת תנופה חזקה השאלה העולה באכילת הבשר היא שאלה שבזמן האחרון מקב 

 ! ?מהווה התר שלו לשפוך דם ולאבד חיים, האם הצורך של האדם לאכול: בציבוריות

 

 :ל בשיחותיו"נפתח בדבריו החריפים של הרב צבי יהודה קוק זצ
 

 51' ג סע"פרשת אחרי מות סדרה ב תשל, ת"ה עה"שיחות הרצי

שהיא , "החיה אשר תאכלו"הגענו לאפשרות של , לכאורה
בשר כדי לקיים את הקשר בין האורגני ללא  היתר אכילת

היה אפשר לחשוב שזהו הצד הנורמלי , ולכן. אורגני
ומתוך כך מתאפשרת , והעיקרי שבנטילת נשמת בעלי חיים

נטילת נשמה לצורך , לכאורה. גם הקרבתם על המזבח
הקרבת קרבנות אינה דבר מובן כמו אכילת בשר לשם קיום 

לאכול כדי לקיים את הקשר  ועליו, האדם נמצא בגוף. הגוף
ולכן מותר לו להשתמש בבעלי חיים , שבין הנשמה לגוף

הותר גם כדי , ומתוך שהותר לשם אכילה -לשם כך 
מאכילת ההדיוט נמשכת , לכאורה. להקריבו על המזבח

 ". אכילת המזבח"

 

 

 

 אכילת קרבן הפסח



 

 

76 

 !בפרשת שחוטי חוץ מתברר שההיפך הוא הנכון, אבל
, לאים של החייםשימוש בבעל חיים שבו מתגלה פלא הפ

כאשר רבי יוחנן היה רואה נמלה ! אינו דבר פשוט כלל וכלל
הוא היה מכיר !". 'מה גדלו מעשיך ד: "היה מזדעזע ואומר

אלא דווקא , לא בפילים ובשאר היצורים הגדולים' בגדלות ד
חופש . ביצורים היותר קטנים שגם להם יש חיוניות

לטה לברוח ההרגשה וההח, כח שכלה, התנועה של הנמלה
הם התגלות של סוד החיים , ימינה או שמאלה מפני סכנה

נכון . 'מפליא לעשות'ה' אלוהים חיים ומלך עולם'ממקור 
, "כי תאוה נפשך לאכל בשר" -שלפעמים מתחשבים באדם 

ין זה של נטילת יאבל אין לשכוח שבאמת הפגישה עם ענ
הגישה האמיתית לטיפול . נשמה מתחילה ביחס כלפי גבוה

 ". עולה כליל"נטילת נשמה מתחילה בב
 
אלא , היה נראה כי פשוט לאכול בעלי חיים !ל הופך לנו את כל המבט"ה זצ"הרצי

לולא המטרה הנעלה  !אולם ההיפך הוא הנכון. שגם ראוי להעלותם על המזבח

האלוקית  ולהמית את החיות, קשה לשפוך את דם בעלי החיים ,שבהקרבת הקרבנות

 . שבהם

 
ל שחוטי חוץ מפיץ אור על כל ענין נטילת נשמה האיסור ש

אתה רוצה להשתמש בדם של בעל . לשם אכילת בשר
חיוניותם של בעלי ". כי הדם הוא הנפש! "חס ושלום? חיים

ואין שום היתר להשתמש בחיוניות , חיים היא בדם
לכן כשאתה נוטל נשמתה של בהמה או . האלוהית הזאת

וזרק הכהן " -המזבח  עליך לזרוק את הדם שלה על, חיה
יש לכוון את נטילת ". פתח אהל מועד' את הדם על מזבח ד

כשמקריבים ונוטלים נשמתו . הנשמה אל מקור כל הנשמות
יש כאן , של יצור חי מתוך קישור אל מקור החיים

אבל ; ולכן יש היתר לכך, ייתיתוהתקשרות ושייכות הו



 

 

77 

אות רק מתוך קדשים של גבוה יש מצי! זהו רצח, אחרת
איש . "אבל בשחוטי חוץ מתעכבת הדרכה זו מגבוה, לחולין

ואל פתח , אשר ישחט מחוץ למחנה... איש מבית ישראל
...". דם יֵחשב לאיש ההוא דם שפך... אהל מועד לא הביאו

אלא שיש כאן מין , הן מיותרות" דם שפך"המילים , לכאורה
טעות היא לחשוב שמתוך ! זכור שאתה רוצח: גערה ונזיפה

מתוך סדר  ,אדרבה !על הקרבנות" מלמדים זכות"החולין 
נטילת נשמה שבמשכן יש גם ערך לסדר נטילת נשמה 

דם יֵחשב " !זהו סתם רצח, אבל שלא מתוך כך. לצורכי הגוף
 ". כשופך דם האדם שמתחייב בנפשו" -" לאיש ההוא

 
 הרב מסביר כי בניגוד להבנה הפשטנית כי מתוך שיש הכרח לאכול מותר גם

, דווקא הקרבת הקורבן. האמת היא בדיוק הפוכה, לאכול בשר וגם להקריב קרבן

אך ליטול . נטילת הנפש אפשרית משום שהיא מעלה את הנפש למקור הנשמות

 ! הרי זה כרצח? מי התיר את זה? נפש רק כדי לאכול

הסיבה לאפשרות שיש לאכול רק לשום צרכי הגוף באה דווקא מתוך שכבר 

 . בהסתייגות, כפי שמסביר הרב מיד, אך גם זה. שמה לצורכי הקרבןהותרה נטילת נ

 
ובמידה , שפיכות דמים היא אחת העבירות החמורות ביותר

בסוגיא של מסירות . מסויימת היותר חמורה מכל השלוש
יהרג ואל "הגמרא מבררת את מקור ההלכה של , נפש

לגבי . על עבודה זרה גילוי עריות ושפיכות דמים" יעבור
לגבי גילוי , "בכל נפשך"ודה זרה הדבר נלמד מהפסוק עב

אבל לגבי שפיכות , מהפסוק של נערה מאורסה -עריות 
סברא ! ?קרא למה לי' !אין צורך בפסוקים, דמים אין פסוק

מושכל , זו סברא פשוטה בעצם מציאות החיים ',!הוא
מי יימר . "ראשון ביסוד היצירה של האדם הנברא בצלם

 -" דילמא דמא דהוא גברא סומק טפי? טפידדמא דידך סומק 
". מי יודע שיהא דמך חביב ונאה ליוצרך יותר מדם חבירך"



 

 

74 

מכאן החומרה המיוחדת . זו אקסיומה מעל לכל הפסוקים
 ". שפך דם האדם באדם דמו ישפך"של 

אין הבדל בין אדם , מבחינה זו של נטילת חיים מיצור חי
ות שממקור בנטילת חיים אתה פוגע בחיוני. לבהמה

תחרות עם , וישנה כאן כאילו קונקורנציה', מפליא לעשות'ה
אפילו כשמדובר ביצור קטן . רבונו של עולם יוצר החיים

אתה הורס את החיוניות האלוהית ושולל את נקודת , ביותר
לכן אם דבר זה לא נעשה . ההתקשרות אל מקור החיים

ת ומתוך התדבקות חיוני, ממקור הקודש השמימי האלוהי
ולכן מוצאים . הרי זו סתם גזלנות ורצחנות, במקור החיים

אצל הנביא הושע נזיפה נבואית ביחס לקדשים שאינם 
בְחֵי . "מפני שהם שריפה ושפיכות דמים בעלמא, כהוגן זִּ

זְבְחו זבחיכם אינם : הנביא הושע מתלוצץ ומלגלג". הַבְהָבַי יִּ
לגבי נפגשים כאן בבירור יסודי . אלא הבהוב אש בעלמא

האם נמשכים הם מן הפְנים אל החוץ או מן החוץ : הדברים
אשר  "אחרי מות שני בני אהרן"זהו הענין של . אל הפְנים
וה אתם' לפני ד"הקריבו  מן ". אש זרה אשר לא צִּ

כי : "הנשמתיות ומן הפנימיות יש המשך לכל החיים כולם
מך מקור חיים  ". עִּ

 
ולולא , א שתהיה אכילתו כאכילת מזבחעתה יהיה ברור לכל אוכל בשר כי לול

 . ו"הרי הוא כשופך דם ח, וישראל עמו' ישתמש בכח אכילתו לעבודת דש
 

 
 עם הארץ אסור לאכול בשר

כפי שמרחיב להסביר הראיה קוק , 29על כן נאמר כי עם הארץ אסור באכילת בשר

 :ל"ז

                                                           
 . ב"פסחים מט ע 29



 

 

79 

 א אות יט"א פ"ה שבת ח"עין אי

ולא דברה בה , רהאכילת הבשר היא מרוחקת קצת אצל התו
כי תאוה ", ר שהרי הכתוב מאריך"תורה אלא כנגד יצה

אין לעמוד  ,ה נפשךודוקא כשתתאו - "נפשך לאכול בשר
אמנם היסוד הכללי שעל ידו ראוי . בזה נגד תאות הנפש

הוא מפני שלפי מצב האדם , הבשר להיות למאכל לאדם
וחלישותו לא יוכל להשתלם היטב בשלימותו הגופנית 

אמנם . חנית אם ינזר מאכילת בשר המחזק את כוחותיווהרו
ול נגד הצדק ובזה ע המצד ההטבה הגופנית לבדה עוד הי

אבל כיון שהחיזוק הגופני בכלל האדם יביא , ח"בנוגע לבע
ומאת החיזוק הרוחני , כ חיזוק רוחני"עמו בהמשך הזמן ג

י "א עויבא לבסוף התיקון הכללי של כל המציאות שיב
כ גם "ע, ח ישתכללו ויתרוממו על ידו"שגם בע, האנושיות

א ועד שיב, להם יאתה לתן את המס הראוי למלחמת המעבר
 . העולם לתכליתו הנרצה

 
, משום שפיכת דם הנפש, ל כי ישנה בעייתיות באכילת בשר"מסביר הרב זצ

מות הגופנית של האדם דה המאפשרת זאת היא רק משום שהשל והסיבה היחי

, הגופניות שנעשית בריאה על ידי אכילת בשר. שכלול העולםיכולה להביא לידי 

תאפשר לאדם להגיע לפסגות רוחניות שיקדמו את כל הבריאה ובתוכם גם את בעלי 

 . זוהי ההצדקה אם כן לאכילת בשר. החיים

מדוע עם הארץ שאין לו שום שאיפה להגיע למציאות , מתוך כך מסביר הרב

  .אסור באכילת בשר, רוחנית עליונה

 
כ המרכז של אכילת הבשר במשקל הצדק נמצא רק "ע

וביותר במקום שהחכמה מתאמצת , במקום החכמה
להרחיב גבולותיה ולקנות לה ידיעות חדשות בתורה ודעת 

שהוא הדרך המפולש לתיקון המציאות כולה באחרית ', ד
עם הארץ 'ל "ז נסמך מאמרם ז"וע, ח בכלל"הימים וגם בע



 

 

44 

ותה תורה לתן מתנות מבשר וכ צ"ע. 'אסור לאכול בשר
מה שלא עשתה כן , הנים מורי התורה ודורשיהוהחולין לכ

כי רק דגן תירוש , ביתר המינים שאינם מהעקריים בכלכלה
להודיע , ויצהר מתחייבים בתרומות ומעשרות מן התורה

שאמנם הבשר יבא לתעודתו רק בהאכלו מחכמים לסעד 
ול שממנה תוצאות לשכל, הרחבת התורה והחכמה

 .המציאות בכללה
 

כביכול לעלות על שולחנו של אדם מתוך מסירות נפשו על דברי ' מוכן'בעל חיים 

אך מה . יודע כל בעל חי כי לכך נוצר. על העצמת הרוחניות והקדושה בעולם, תורה

! ו"רבה האכזבה כשהאדם משפיל את אכילתו ופועל פעולות סתמיות או שפלות ח

 . ה את פגם אכילת הבשר שלא בצורתו הנכונהקרבת בעל החיים לאדם מעצימ

כי באופן מיוחד יש " כהנים אוכלים ובעלים מתכפרים"על אכילה זו במיוחד נאמר 

 . ללמוד כיצד לאכול בשר

 

 

  ומכאן לליל הסדר
בליל פסח אנו מקבלים הארות גדולות המעלות את כל ישראל לסגולת קדושתם 

ראל לאכול בשר כראוי ולהעלות כך שמתגלה כי בכוחם של כלל יש, וטהרתם

ניצוצותיו באמצעות ברכת המצווה שלפניו ובאמצעות סיפור יציאת מצרים ותיקון 

בליל הסדר כל ישראל מתעלים למדרגת . זהו גילויו העליון של קרבן פסח. החטא

 . תלמידי חכמים המעלים את העולם אל תיקונו

עולה כוחם לאכלו על  עוד, נוסף על כוחם של ישראל לאכול בשר בלילה הזה

את הפסח לא אוכלים רק על מנת להשבית את הרעב אלא . אכילת תענוג, השובע

לעת ' שולחן עורך'או )לכן צריך לאכול קודם מבשר החגיגה , להתענג על אכילתו

אכילה זו (. לעת עתה' אפיקומן')ורק לאחריו לאכול בנעימות ובעונג מן הפסח ( עתה

בלא שום סכנת , יורחבו כוחות החיים נחלה בלי מצרים שבו, מסמנת את העתיד לנו



 

 

40 

אין זה פלא שאת . ה"אך על זאת יש להרחיב בדברים נפרדים בע. 30שפלות וירידה

 :ברכת המזון בליל הסדר נסיים בתחינת

 

ין  ים יוֹשְבִּ יקִּ ילֵנו לְיוֹם שֶכֻלוֹ אָרוֹךְ לְיוֹם שֶצַדִּ הָרַחֲמָן הוא יַנְחִּ
י חֶלְקֵנו וְעַטְרוֹתֵיהֶ  ינָה וִּיהִּ יו הַשְכִּ זִּ ין מִּ ם בְרָאשֵיהֶם וְנֶהֱנִּ

מָהֶם  31עִּ
 

 (:ע מסכת כלה פרק שני"ע)א "בברכות יז ע' נוסח בקשה זו מבוסס על לשון הגמ

 

העולם . לא כעולם הזה העולם הבא, מרגלא בפומיה דרב
הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה ולא פריה ורביה ולא משא 

קנאה ולא שנאה ולא תחרות אלא צדיקים יושבין ומתן ולא 
ויחזו "ועטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה שנאמר 

 ".את האלהים ויאכלו וישתו
 

 32!במהרה למחזה עליון ונשגב זה' יזכנו ד

 

 

 
 
 
 

                                                           
-רפה; רסא-רנז' ב עמ"ח, עיין במיוחד עולת ראיה. ה הגדול בעולת ראייתו על סדר סימני ליל הסדר"זהו עיקר מהלכו של הרא 30
וכן בספרו , לה-כ' עמ, על סימני ליל הסדר" עולת תמיד"א "ר הרב יהושע מגנס שליט"בביאור אכילת העונג עיין בספרו של מו. ו

אכילת התענוג מרחיבה את כוחות הגוף . כו-כג' עמ, על סימני ליל הסדר" שיר התקדש חג"א "יוסף קלנר שליטשל הרב 
אכילה זו שמורה לחיים שמרוצת כוחות הנפש הטבעיים שלהם . והנפש ומעוררת להתמלאות של תוכן נשמתי גבוה יותר

שרק בגוף בריא יש מקום , יכה להיות נחמדה מאד ואהובההבריאות צר: "ע פנקס ראשון ליפו אות קטז"ע. מכוונת לטוב וליושר
כשהולך מישרים בדרך , אם כן רק עם הבריאות. במקום שבגוף חולה אין שום חפץ כי אם הסרת מכאוב, לבקשת תענוג

 ' יוכל להתענג על ד, הטובה
ם ועטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו הרחמן הוא ינחילנו יום שכלו טוב שצדיקים יושבי : "בסידור עולת ראיה מובא נוסח שונה 31

 ".השכינה ויהיה חלקנו עמהם
 .חזון הצמחונות והשלום; רצו-רפט' מוסר הקודש עמ; העלאת ניצוצות, מידות ראיה(: מקורות עיקריים)להרחבת הדברים  32
 



 

 

42 

 
 
 
 
 
 
 

חיד בשנה שיש בו והוא הלילה הי , לו מצוות התלויות בפההסדר כוליל  .א

כן יש בו מרכיבים הדומים לאכילת הכהנים כמו . מצוות אכילה לכלל ישראל

זה מזמן לנו הזדמנות להבין את מהות וחשיבות פעולת לילה . במקדש

 .האכילה בכלל 

, מאחר והיא מאחדת את כל חלקיה, מהווה מרכיב חשוב בבריאההאכילה  .ב

 . י הצטרפותם לשרשת המזון"ם נקשרים זה עם זה ע"כשהמדרגות בדצח

מתייחס לשעת האכילה כאל שעת קרב בה מתעוררים החלקים הזוהר  .ג

שנדרשות כדי , ולכן ישנם כמה כוונות במהלך האכילה, כים של האדםהנמו

 . דווקא בשעת פעולה זולרומם את האדם 

שהאכילה צריכה  ם"הרמבא מה שכתב הראשונה והבסיסית היהכוונה  .ד

 . 'להיות לשם שמים על מנת לחזק את גוף האדם לעבות ה

בפרשת עקב אנחנו למדים כי בעצם המאכל ישנו יסוד המזין סוקים מהפ .ה

 . "חיה האדםי ' כי על כל פי מוצא ה" שנאמרכפי . גם את נפש האדם

ביר זאת בכך שעצם הידיעה שיש בורא למאכל מרימה את מס  בחיי 'ר

 . הנפש ומכוונת אותה אל בוראה

כדי להעלות את  (א. בארו את חשיבות האכילה בכמה אופניםהמקובלים  .ו

 . האדם האוכל, חלקי הבריאה מדומם צומח וחי אל מדרגת המדבר

שבמאכל עצמו ישנו ניצוץ קודש  ה"השלאופן אחר הוא מה שכותב  (ב

 . יה את הגוףחבה בשעה שהצד הגשמי מ, המחיה את הנשמה

, התנו רבותינו שעל מנת שהאדם יוכל לאכול גך שגם נפשו תתרומםתנאי  .ז

עליו להיות טוב , הקודש שיש במאכלובד בבד ירומם גם את חלקי נצוצות 

 . התנהג על שולחנו בדרך הראויהעין ול 

 

 

 

 סיכום



 

 

43 

אחד מהם הוא אמירת דברי תורה על השולחן ההופכים   -כמה דרכים לכך  .ח

, שרות מותרות הגוףמאבדים את אפ, את האכילה כולה לקדושה

 . ים במאכליה המצוומאפשרים את גילוי חלקי הקדוש

הברכות הנאמרות לפני ואחרי האכילה מכוונים את הסועד להבין שהוא גם  .ט

מאפשרות לכח החומרי הם . ניתרוחשיש בו משמעות  הולך לעשות מעשה

ולפגוש , לחלץ את ניצוצות הקודש שבמאכל, שבמאכל להרחיב את הדעת

 . שבלחם' ה' את מוצא פי

הבשר ישנה סוגיה מסובכת יותר מאחר והיא כולל גם תשפוכת דם באכילת  .י

ובמיוחד הדברים אמורים בפסח הכולל את חיוב אכילת קורבן , בעלי נפשות

 . פסח

מסביר כי דווקא הקרבת הקורבנות המעלות את נפש בעלי החיים  ה"הרצי .יא

הסיבה . הם המאפשרות גם אכילת הבשר לצורך תזונת האדם, למקורם 

תחזק את כוחו להעלות את המציאות שבסופו של , לכך היא שחיזוק האדם

 . עלי החייםדבר תעלה גם את מצבם של ב

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

45 

 

 

 

 

 

 ההתגלות ולא ההיגיוןתורת 
עצמו בהר סיני ' ציג הל לשאלה מדוע לא ה"בפתיחת ספר הכוזרי נדרש ריה

 :כבורא העולם אלא כמוציא ממצרים
 

 כה -י ספר הכוזרי מאמר ראשון 

רואה אני כי אכן אין לי לשאול כי אם את : אמר הכוזרי( י)
היהודים שהם שארית בני ישראל רואה אני כי הם הם 

אז שלח לקרא : ההוכחה לדבר כי אכן יש לאלוה תורה בארץ
 :שאלהו לאמונתולאחד החכמים היהודיים וי

אני מאמין באלהי אברהם יצחק ויעקב : אמר לו החבר( יא)
אשר הוציא את בני ישראל באותות ובמופתים ממצרים 
וכלכלם במדבר והנחילם את ארץ כנען אחרי אשר העבירם 
את הים ואת הירדן במופתים רבים ואשר שלח אליהם את 

ו משה בתורתו ואחריו אלפי נביאים שכלם קראו אל תורת
ביעדם שכר טוב לכל שומרה וענש לכל עובר עליה אנחנו 

  :מאמינים בכל הכתוב בתורה הזאת והדברים ארכים
לא חנם החלטתי בראשונה לא לשאול את : אמר הכוזרי( יב) 

היהודים מדעתי כי שלשלת הקבלה אצלם נתקה מכבר 
וכי  .ודעתם נתמעטה כי דלותם לא הניחה להם מדה טובה

אתה היהודי כי מאמין אתה בבורא העולם לא היה לך לאמר 
ומסדרו ומנהיגו הוא אשר בראך והוא המטריפך לחם חקך 

 

 

 

 יציאת מצרים כשיקוף של מעשה הבריאה



 

 

46 

וכדומה מן התארים האלוהיים בהם יאמין כל בעל דת 
ובגללם שואף הוא אל האמת ואל הצדק ברצותו להדמות 

 !?לבורא בחכמתו ובצדקו
מה שאתה אומר נכון הוא בנוגע לדת : אמר החבר( יג)

גיון ומכונת להנהגת מדינה דת הנובעת יל ההסדת עוהמי
ואם עליה  ,אמנם מן העיון אך נופלים בה ספקות רבים

תשאל את הפילוסופים לא תמצאם מסכימים על מעשה 
אחד ולא לדעה אחת כי דת כזאת בנויה על טענות אשר רק 
חלק מהן יכולים הפילוסופים להוכיח במופת ואלו על 

ות בלבד ויתרן אין להביא אחרות נתן להביא ראיות מספיק
 :עליהן אפילו ראיה מספקת אף כי להוכיחן במופת

 
הוא פותח באמירה שמעלה , נשאל על ידי מלך כוזר על אמונתו, כאשר החבר

הדרך הסבירה לכאורה היא להסביר את המציאות כנוצרת על ידי בורא . תמיהה

  .ולאחר מכן לפתוח בעקרונות הדת המחייבות לעבוד אותו, עולם

מסביר את הדת היהודית כתוצאה , בניגוד לשורת הגיון פשוט זה, אלא שהחבר

הוא מתאר , ומתוך כך"(. דת המיוסדת על ההגיון)"לא של עיון שכלי  –של התגלות 

 .כשמתוך גילוי זה הוא בא לאמונתו, את שנגלה לאדם הישראלי

 
 
 

 יציאת מצרים וניסיה מעידים על כח הבורא בבריאה
כי מטרתה של יציאת , הוא מסביר על ידי משל מלך הודו, החברבהמשך דברי 

 . מצריים היא להעיד על עצם כוחו של הבורא בבריאה

 
רואה אני דברך זה יהודי מתקבל על : אמר הכוזרי( יד) 

הדעת יותר מדברי הפתיחה והנני רוצה כעת להוסיף 
 :ולהקשיב לדבריך



 

 

47 

גדולה  אולם פתח דברי הוא הוא המופת: אמר החבר( טו)
מזאת הוא ההוכחה שאחריה אין צרך לא בראיה ולא 

 :במופת
 :ואיך זה: אמר הכוזרי( טז)
תן לי רשות להקדים הקדמות אחדות כי : אמר החבר( יז)

 :רואה אני דברי קשים עליך ונקלים בעיניך
 :הקדם הקדמותיך ואשמען: אמר הכוזרי( יח)
ד הוא דו איש חסואלו אמרו לך כי מלך ה: אמר החבר( יט)

ועליך להעריצו ולהגדיל שמו ולספר מעשי חסדו וכל זה רק 
לפי שמועה שהגיעה אליך על דבר צדקת אנשי ארצו 
ומדותיהם הטובות ומשאם ומתנם באמונה האם היית רואה 

 :צרך לנפשך לעשות כן
מדוע אראה צרך כזה לנפשי הייתי מטיל : אמר הכוזרי( כ)

יתכן  צמם היא אףדו מצד עוספק בדבר אולי צדקת אנשי ה
כי אין להם מלך כלל ואולי באמת מצד מלכם היא ואולי 

 :משני הצדדים גם יחד
אולם אלו באו אליך מלאכי המלך ההוא : אמר החבר( כא)

בתשורות אשר אין להטיל ספק בדבר כי נמצאות הן אך ורק 
בארמנות מלכי הדו ובמכתב אשר ברור לך כי רק ממלך 

מי תרופות המרפאים אותך דו הוא ולמכתב מצרפים סוה
מכל מדויך ושומרים על בריאותך וסמי מות לאויביך ולכל 
הלוחמים בך אשר תפילם בצאתך לקראתם בלא חילות 

 :ובלא כלי מלחמה האם לא היית חיב אז לסור אל משמעתו
אמנם כן כי אז היה הספק הראשון אם : אמר הכוזרי( כב)

הייתי מאמין כי דו מלך מסתלק ממני ואז ואמנם יש לאנשי ה
 :דו ופקדתו נוגעים גם ליושלטון מלך ה

ואם ישאלך אז השואל למלך זה במה : אמר החבר( כג)
 :תתארהו



 

 

44 

ראשונה באותם התארים אשר נתבררו : אמר הכוזרי( כד)
אצלי מתוך מה שראו עיני ואחריהם בתארים שהטלתי בהם 

 :ספק לפני זה אך אחרי כן נתבררו לי על ידי אלה
 ,ומעין זה השבתיך כאשר שאלתני אתה: החבראמר ( כה)

ובדומה לזה אמר משה בפתח דבריו בדברו אל פרעה אלהי 
 ,העברים שלחני אליך רצונו לומר אלהי אברהם יצחק ויעקב

כי היה דבר האבות מפרסם אז באמות ונודע כי הענין 
האלוהי נתחבר עמם והשגיח עליהם ועשה להם נפלאות 

ה אלהי השמים והארץ שלחני ולכן לא אמר לו משה לפרע
אליך ולא בוראי ובוראך שלחני אליך וכן פתח האלוה בדברו 
אל כל עדת בני ישראל אנכי יי אלהיך אשר הוצאתיך מארץ 
מצרים ולא אמר אני בורא העולם ובוראכם וכן פתחתי אני 
בהשיבי לך שר הכוזרים כאשר שאלתני לאמונתי בהודיעי 

והמחיב את כל עם  אותך מה הוא הדבר המחיב אותי
ישראל בראשונה על פי ראות  ישראל דבר שנתברר לבני

עינים ואחרי כן נמסר לאיש מפי איש בקבלה הדומה 
 :למראה עינים

 

ל מציבה את יציאת מצרים כדוגמית המעידה על יכולתו של בורא "תשובת ריה

יאה משום שרק הבורא יכול לעשות בבר. בפני כל אלו שלא נכחו בשעת הבריאה, כל

הרי שיציאת מצריים מעידה על  –והניסים מעידים על יכולתו לעשות כן  –כרצונו 

 . עצם הבריאה והבורא

 

 

 על רצון הבורא בחוקי הבריאה מעידים, ניסי יציאת מצרים
נוכל לומר שהנסים נותנים , נוסף רעיוני אם ניקח את הדברים הללו צעדש, אלא

שהבריאה הייתה יכולה להיות , כך הניסים מעידים על .לבריאה פרשנות חדשה

שכן , כ שחוקי הטבע עצמם הם העדפה והבעת רצון אלוקי"מתבאר א. באופן שונה

 ?כ מהי מטרתם"א .אינם הכרחיים ביסודם



 

 

49 

 ?מדוע נבחרו דווקא חוקי טבע אלו

הוא סיפר לעולם על מאחר ועל ידם , ה בחר בחוקים אלו"ניתן לומר כי הקב

 : שלמותו וגדולתו

 

  ד, שלי פרק טזספר מ

 :למענהו וגם רשע ליום רעה ה"הויכל פעל 
 

 שם י "רש

הכל עשה בשביל קילוסו כמו ענו  -למענהו ' כל פעל ה( ד)
כלומר  ,להעיד עליו :בר אחרד .(תהלים קמז)בתודה ' לה

וגם . (שניהם בהגדת תהלים) .על גבורותיו ,פעלו מעיד עליו
 :לוסווכל זה לקי, עשה להניחו ליום רעה -רשע 

 
כח : כך לדוגמא. כל פעולות הבורא בבריאה הם לקילוסו ולהופעת גדולתו

חוק  .למציאות אחת המשיכה מספר על האחדות וההימשכות של הכל להידבק

לראות  מוזמניםאנו כך  .שימור החומר מספר על הנצחיות והעקביות שביסוד הכל

 .ונוכחותו' בכל הטבע וחוקיו את הופעת ה

ה דווקא בחוקי "ר כי יציאת מצרים מעידה על נוכחותו של הקבעל פי זאת מתבר 

השבירה של . 'לא בשבירת הבריאה אנו רואים את נוכחות ה. בבריאה עצמה. הטבע

יחד עם גדולתו , ונוכחותו' חוקי הטבע ביציאת מצרים קוראת לנו להבין את מעשה ה

 .  דווקא מתוך הצבעה על הטבע וחוקיו
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

94 

 

 

 

 

 

נשמעת נימה ' ל לספר גבורות ה"בהקדמתו השלישית של המהר, וזרילעומת הכ

 :לבריאה את מצריםאחרת על היחס בין יצי

 

 גבורות השם  הקדמה שלישית  ל"מהר

 .'וגו "הגדולה והגבורה והתפארת והנצח וההוד' לך ה"
' אמרינן שם דר( א"ח ע"דף נ)בפרק הרואה ( ט"א כ"דה)

זו מעשה  -" לההגדו' לך ה" :שילא דרש להאי קרא
 ".עושה גדולות עד אין חקר" :וכן הוא אומר ,בראשית

וירא ישראל " :וכן הוא אומר ,זו יציאת מצרים -" והגבורה"
 ..."את היד

שזכר הכתוב אלו דברים  ,וראוי לתמוה לפי המדרש הזה
לפי שבא , וביאור ענין זה מה שהזכיר דברים אלו. דוקא

חלופי המציאות וחלופי  וכל ,לומר כי השם יתברך אליו הכל
ומפני כי החלופים הם החלקים . הכחות הכל שלו

והדברים , המתנגדים זה לזה והמתחלקים זה מזה
המתנגדים זה לזה והמתחלקים זה מזה בראשונה הם ששה 

שהם ארבע רוחות ומעלה ומטה שהם מחולפים  ,צדדי עולם
ועוד השביעי הוא האמצעי  ,שכל צד נגד השני -ומחולקים 

  .תנגד אל כלםהמ
 

 

 

 

 

 המרד הקדוש בטבע הבריאה העיוור –יציאת מצרים 



 

 

90 

 ומהותם שבעת צדדי הבריאה
וצד שביעי אמצעי המהווה , צדדים במציאות 2ל שישנם "ראשית מסביר המהר

בעוד שהצד , צדדים הוא יחס של ניגוד והיפוך 2היחס בין אותם . את נקודת הכובד

 . השביעי מרכז את הנקודות הדומות והשוות שבעומק הצדדים

 . ון במהותם של אותם צדדים שבבריאהל ממשיך ומבהיר מה טמ"המהר

 
ולאלו השבעה מתיחסים ענינים מתחלפים כפי מה שראוי 

לפי שמן המזרח  - כי המזרח מתיחס לו הבריאה :להם
וכמו  ,מתחדש העולם בכל יום כשעולה השמש מן המזרח

שתקנו המאיר לארץ ולדרים עליה ובטובו מחדש בכל יום 
  ;תמיד מעשה בראשית

א צד שכנגדו ששם שוקע האור התיחס ואל המערב הו
  ;הפסד הנמצאים

ושם השמש  ,ואל הדרום שזה הצד נקרא ימין בכל מקום
  ;לכך מתיחס לשם הכח הגדול ,ברומה ובתוקפה

כמו שיקרא צד דרום ששם השמש דר  - וצד צפון הפך זה
כך יקרא צד צפון ששם השמש צפונה  ,עולם ברומו של

ים הדברים הצפונים בלתי ולשם מתיחס ,ואינה נראית כלל
הנסתרים ' והם מעשה ה ,נגלים שהשם יתברך פועל בעולם

 . והצפונים
אלה הם עיקרי , 'השמים והארץ'אמנם המעלה והמטה 

מציאות העולם שהמציאות כולל השמים והארץ וכל אשר 
הכל הוא  ,וכל המציאות אשר כוללם השמים והארץ ,בהם

 . אל השם יתברך
הוא  'היכל הקודש'אמצעי ונקרא אמנם השביעי שהוא ה

לפי שהאמצעי נבדל מהכל שהרי אינו נוטה , מכוון באמצע
ומפני כך האמצעי מתיחס תמיד אל , לשום צד מן הצדדין



 

 

92 

כמו שהיתה הארץ , הקדושה והמעלה הנבדלת מן הגשמית
 ...הקדושה ובית המקדש מכוון באמצע העולם

 
 :אהל מפרט מהי המשמעות של שבעת צדדי הברי"המהר

 . מהותו כח הבריאה –מזרח 

 .מהותו הכח שמבלה ומחריב מציאויות שבבריאה –מערב 

 .והתפשטות, מהותו כח עוצמה –דרום 

 .  מהותו כח הסתרה וצמצום –צפון 

 (הבריות שבשמים ובארץ)שמים וארץ וכל אשר בם  –מעלה ומטה 

 . כח הקדושה הנבדלת מהגשמיות –נקודה שביעית אמצעית 

 

 

 יצירה לעומת הריסה –צרים ובריאת העולם יציאת מ
 .ל מבהיר מהו היחס שבין יציאת מצריים לבריאת העולם"בהמשך הדברים המהר

 
כלומר שכל , הגדולה זו מעשה בראשית' ולפיכך אמר לך ה

חסים אל צדדים מתחלפים הכל יינים שהם מתייחלופי הענ
חס אל ימפעל שהוא מתי :ל"ר ,וכנגד צד מזרח. הוא מאתו

שמן המזרח  -' הגדולה זו מעשה בראשית'זכר  ,ד מזרחצ
וכל מעשה , השמש עולה ומחדש בכל יום מעשה בראשית

שכל הנבראים הם גדלותו של  'גדולה'בראשית נקרא 
לתת גדולה ליוצר ' :כמו שתקנו ,ה שבראם"הקדוש ב

ז "סנהדרין ל)וכן אמרו זה הלשון בכמה מקומות , 'בראשית
של מלך מלכי המלכים שהאדם טובע להגיד גדולתו ' :(א"ע

כמה מטבעות בחותם אחד וכולם הם דומות זו לזו אבל 
 . 'וכו 'הקדוש ברוך הוא

שכמו  :'הגבורה'יחס אל צד מערב זכר יעל שמתווכנגד הפ
כך הפסד , יית העולם מן המזרח שמשם השמש עולהושהו

זה ': וואמר. חס אל המערב ששם השמש שוקעיהעולם מתי



 

 

93 

שכמו שבמעשה , שהחריב הנמצאים -' יציאת מצרים
כך הפסיד אותם כשיצאו  ,בראשית בראם בעשר מאמרות

ודבר זה . ה"ממצרים בעשר מכות וכמו שיתבאר לקמן בעז
לפי שהיה בא נגד מצרים להתגבר עליהם  'גבורה'נקרא 

 .בכחו הגדול ובזרועו הנטויה
 

 

את  !לא היפוכהא בריאהנה הדגמה של הנאי  כי יציאת מצרים, ל מסביר"המהר

, ביפעתומתגלה " טוב מאד"שם עולה השמש והעולם ה, הבריאה משקף המזרח

 ,שם שוקעת השמש והצורות מתערבבות - משקף המערב את מצריםאבל את יצי

 . נעלם" האור כי טוב"ו

את , ואילו נסי היציאה מבטאים את גבורתו ,'בריאת העולם מבטאת את גדולת ה

כות מחריבות ומפסידות את העולם שנברא בעשרה עשר המ .כח ההתנגדות שלו

 !לא משקפות את יצירתו של עולם בעשרה מאמרות, מאמרות

 

 

 פתיחת המרד בטבע –יציאת מצרים 
פתיחת 'יציאת מצרים היא , ל"של המהרלדרכו נכיר כי , אם נעמיק בדברים אלו

ל שיקוף מטעה ש של הבריאה את היותה ;המזהה את חסרונות המציאות 'המרד

וכל , (א, ירושלמי חגיגה ב)' צדיקו של עולם'ת הוא "ניתן לומר כי מאחר והבוי. בוראה

שכן , הרי שהבריאה מעוותת תכונה זו, בטובת כולםהוא ברואיו יקרים בעיניו ורוצה 

. שיהיה צדק גמור לא יתכןו, היא משדרת סדרים בהם אי אפשר שכולם יהיו מרוצים

שבת נה )הנספים בלא משפט ומומתים בלא חטא וישנם , אימפריות ועבדים נםיש

, הבריאה לבוראהשבין  ההתאמהמסע  פוא התחלתהיא איציאת מצרים . (ב"ע

וממילא כרוכה בזה מלחמה רבה במציאות כפי שהיא בפועל וכפי שמכירה את 

 .עצמה

, ואולי אפילו שני ממוצעים, כדאי לחפש ממוצע, אם יש שני קצוות בהסבר הנס

שבו ואחד , ל"אלא שנכללת בו גם דרכו של המהר, דרכו של הכוזרי אחד בו גוברת

 .הנטייה הפוכה



 

 

94 

 

 

 

 

 
 בעיית התיאום בין האמת לצדק

ון קריאה לעיל המתארת את יציאת מצרים כ "שבין תפיסת ריההראשון הממוצע 

ל המסביר את פלא היציאה כמרד בחוקי "לבין המהר, דרך חוקי הבריאה' התגלות הב

 :נמצא לנו בהסבר העולה מדברי הרב קוק ,הטבע העיוור

 

 לנבוכי הדור פרק ל, ה קוק"הראי

המטרה היותר רוממה להמין האנושי המבוררת אחר המלה 
, אם כן. הלא היא האמת והצדק, האחרונה של גדולת הרוח

לחוק על דגלה את , צריכה דת הראויה להיות קיימת לעד
שבקצה  היסוד השורשי של האמת והצדק באופן היותר רם

 . גבול מציאותם של אלה המושגים
דבר זה , ת היא השורש לכל האמיתות"והנה שאחדות השי

מתברר למדי בכל המחשבה האנושית העליונה שהכירו 
אותה המעולים שבפילוסופים וכל מי שהיה גדול ונשא 

 . במחקר ורעיון בכל הדורות
גם כן , אמנם איך להתאים אל היסוד האמיתי המוחלט הזה

מטרת הצדק ההחלטי מבלי להצטרך לצרף יסוד אחר את 
. על זה לא מצאו כל אנשי חיל ידיהם, שאינו דומה לערכו

המבט הפילוסופי הביא רבים לחשוב שהמושג של , ואדרבה
כי אם הוא יסוד , של האמתצדק איננו תלוי כלל באותו העוז 

 ....נשען על יסוד החוש היפה של היושר האנושי לבדו ,נופל

 

 

 

 ל מהות מעשה הבריאהיציאת מצרים כעדות ע



 

 

95 

תוכל להתקיים רק אם שורשה הפנימי יהיה בעל ערך , הרב כי דת נצחית מסביר

צדק כנקודות הלוז עליהם אמת ו: הערכיםה את "משום כך מעמיד הראי. נצחי

 . מתבססת האמת האלוקית כפי שהיא מתגלה בתורה הישראלית

ות במציא, אמת וצדק, אלא שמעיד הרב כי התיאום בין שני ערכי יסוד אלו

 .בר שאיננו פשוט כללעצמה הוא ד 

 

 

 ?הטבע צודקיםחוקי האם 
, ל כי חוקי הטבע נראים כמגלמים את ערך האמת"בהמשך דבריו מראה הרב זצ

לכאורה נראה כי הבריאה מעידה על , משום כך. אך דורסים מאידך את הצדק

 . וצדקאך לא על , הבורא האמת של

 

 אי אפשר להם להתגלות, חוקי המציאות, החוקים הסובבים
. שהם חוקים של צדק, כפי טבעם החיצון הנראה לעיני בשר

והרמיסה הפרטית , האיתנות, הקביעות העזיזה שבהם
מרשמות על המציאות חותם , המתראה בצביון היקום

 . של עז של חכמה ויכולת, תולדה של כח
אבל הצדק איננו קשור , כל אלה הם מתאימים אל האמת

יהיה החיוב גשמי , אם הם מוכרחים ופועלים בחיוב. בהם
על כרחך צריך , ואם כן. כבר אין לצדק מקום במו, או רוחני

הצדק שהוא כל כך מוכרח לחינוך בני אדם למצוא לו 
מובן מאיליו עד כמה צדק כזה . שקר ומחסה כזב, מחבוא

אפשר לו להתקיים נגד סערת החיים העזה ונגד כל המיית 
וק יכול ועד היכן עמ, חמודותיהם השונות והמרעישות

 . להיות יסודו בקרב ולב הנפש האנושית
על כן זאת היתה ההצלה האחת להעמדת הצדק האנושי על 
כנו ולתן עליו מעז האמת והדרה לחוק חקיקה עמוקה 

שגם כל , רחבה וחזקה בעמק המחשבה האנושית הכללית



 

 

96 

הם באמת , חוקי ההויה האיתנים חוקי הטבע והמציאות
רחים ומחוייבים עצמיים שאין חוקים של צדק לא דברים מוכ

עמהם תכלית ומטרה כי אם עשויים באמת וישר נועדים גם 
 . הם להטבה ולתכלית מוסרית

 

מציגה את העולם כמקום בו , המציאות בה יש חוקי טבע קשיחים ועקביים

אלא שמתוך הנחת היסוד כי יסוד הצדק הוא ערך . אך לא הצדק, האמת מתגלית

מוכרחים אנו להניח כי ההשגחה העליונה טבעה את  ,הכרחי לחינוכו של האדם

ולא רק על יסוד  – הבריאה באופן כזה שגם חוקי המציאות בנויים על יסוד הצדק

 .ביטויו של הצדק בעולם -וגם הם הולכים לקראת מטרה ותכלית מוסרית, האמת

, שנראים לפעמים כרומסים את היחיד, גם חוקי טבע קצובים ומוחלטים, כלומר

פ שהדברים לא תמיד ניכרים בעין פשוטה ולא "אע –ם נעשים לשם צדק גם ה

  . מיומנת

 
 

 כניעת חוקי הטבע בפני הצדק –כוחו של הנס 
להורות כי גם חוקי הטבע , הרב מלמד כי זוהי בדיוק פעולת הנס, בהמשך דבריו

 . כפופים למעלת הצדק

 
כשם שתעודת הצדק האנושי היא לתת לכל צביון חיים 

, ותכלית מוסרית מלאה זיו שמחה עונג נדבה וחכמהתעודה 
הגזרה והבניה , יה הכוללתוההו, כן גם החיים הכלליים

היא גם כן עומדת לתעודה מוסרית , העולמית לכל פרטיה
שפתרונה הוא , ותלויה ביסוד מטרה כוללת נשגבה ואדירה

,  לפי המושג לנו ההשתלמות התדירית לכלליה ולפרטיה
ובעיקרה וערכה הפנימי היא ודאי . רההוספת כשרון ואו

 . מושקפת רק ליוצרה למקור האמת וההויה
וזה אומנם היה אפשר להולד על ידי חינוך עם שלם עם 
הוראות חיוביות שחקי המציאות אינם לגמרי איתנים שהם 



 

 

97 

. כנע לתכלית אדירה של צדק ומשריםינכונים גם הם לה
החוק הכללי שזוהי מהותו של , והפרט הוא מעיד על הכלל

ונמצא האמת והצדק עומדים בשורה אחת ונובעים ממקור 
 . אחד

 

מוכרח להיות שהמציאות תעיד על , מבאר הרב כי כדי לחנך את האנושות לצדק

כך יתברר כי . שגם חוקי הטבע עלולים לשבירה כל אימת שהצדק צריך להראות, כך

 . ציר שסביבו העולם סובב, הצדק הוא ערך בסיסי

 

 

 העם המעיד על הצדק העולמי שבבריאה - ישראל 
. הוא תופעה המתגלה לאיטה, מסביר הרב כי צדק עולמיבהמשך דבריו אלא ש 

ומיניה וביה מובְנה בתוכה כי איננה קופאת , אינה כפשוטהאכן המציאות בעומקה 

אלא הולכת ומתפתחת עד שייחשף כי אכן מתאימה היא לשלמותו של , על שמריה

כל עוד נדמה , וההתחברות אליה כפשוטה, הו תהליך ארוך מאדדא עקא שז. בוראה

וההנחה כי היא כפשוטה מהווה מייצג נאמן של בורא , שאדישה היא לטוב ולרע

 . ת להשחית את האדםמועד  הבנה זו ,הכל

שמה מתווכים אנושיים  האלילות .יש קצת לגיטימיות לאלילות, רבמסביר ה, לכן

לציות , שמם תבעה אותו להתנהגות אנושית יותרוב, בין המציאות העלומה והאדם

שעדיפה על הזדהות עם הטבע כפי , שנודעת לו מתוך נפשו( יחסית)לשלמות 

 .כעתומנוכר מוכר הוא ש

לכן מסביר הרב כי חינוך זה של האנושות לצדק יכול לבוא רק על בסיס של 

אלא , פרטי אישי אדם, כלומר לא יחידה אחת ברת חלוף, מקטע אנושי שאיננו בדיד

 :שזמן קיומה נצחי, אומה

 

אמנם כשעם שלם ממשיך בעומק תוך תוכם של חייו 
הכלליים והפרטיים את זיוה של אותה ההכרה שרכש לו 

שהחוקים של ההוויה המקפת אינם איתנים , בניסיונו הגדול
, כלל באמת ואינם מחויבים כי אם עשויים ונועדים לתכלית



 

 

94 

שכל כך רחב הוא ההיקף  אלא, גם הם לחוק הצדק נכנעים
הוא מציאות  -של הצדק הכללי לפי גודל מדתו של הענק 

עד שבחוג הקצר  -הכללית הכלול מרוחניותה וגשמותה 
של חיינו המורגשים אי אפשר לשאוב מאותו המקור הגדול 

כי אם על ידי המשאב של האמונה , והרחב של הצד הכללי
בעיקר  שכולם נשענים, המתמלאת בכלים מכלים שונים

, התולדה הניסיונית של העם הזה הנפלא בתקופת חינוכו
וממילא שואב הוא גם כן בנקל . דור המדבר ויציאת מצרים

השכל האנושי , מים טהורים הללו גם כן מהמעין התמידי
והלאומי בצירוף הפרט המתלווה אל כל תולדות רוחו של 

שמתרחב והולך מניבים חכמים וחסידים ישרי , העם הזה
שבכל דור ודור הממשיכים את המעין ממקור נביעתו לב 

 .במחקק במשענותם וממדבר מתנה וממתנה נחליאל
 

הם  מין קיצור דרך שמאפשר לאדם להבין שבורא הטבע , כך לפי הרב, הנסים 

כך  .ולא כפי שנראה ממבט שטחי כשמסתכלים על בריאתו, הוא אכן שלם ומוסרי

ומחברים , ל האחדות שבשורש הכלמשיבים הם הנסים את האדם להתייחס א

, המתגלה בתכונת הצדק שמופעלת על ידי בורא רוצה ומכווןמחדש את האמונה 

 . פועל ונפעל, עדות על מציאות –שמתגלה בערך האמת  – עם הקיומיות

, אבל דוגמית מן העתיד, הם אכן דוגמית, הם גילוי הטבע האמתי, אם כן, הנסים

לאור  .כדינמיים וכחותרים להתעלות, קפואים-כלאולאורו מתפרשים העבר וההווה 

על כך , כי יציאת מצרים הינה עדות לאדם הפרטי שבכל דור ודור, זה מבאר הרב

אין כאן . אף אם הדברים אינם ניכרים כעת, שחוקי הטבע תכליתם צדק ומשפט

 –ולא שבירה של מעשה הבריאה ; ל"כדברי ריה –שכפול של מעשה הבריאה 

 .אלא עדות על התכלית העתידה של מציאות עכשווית; ל"כדברי המהר

 

 

 

 



 

 

99 

 
 

 

 

 

 

 נס יציאת מצריים מגלה את אמיתותו הניסית של הטבע
אולי תתהפך , ל לעיקר"אם נשים את העולה מן המהר, לעומת דברי הרב

 . התמונה

לעומת דברי )ובדרכי פעולתו ' המרד נגד הבריאה אכן מגלה פנים חדשות בה

תחת שהיה נדמה (. החדשות מתגלות בבריאה עצמה שלפנינוהרב קוק שהפנים 

ה עדיין "הנה מתגלה כעת שהקב, "המילה האחרונה", שהבריאה היא הדבר הנכון

 . לא אמר את דברו

לתא על ינבין שאין זה אלא גילוי מ, ואולם אם נלך עם קו מחשבה זה צעד נוסף

ואפילו לא טבע )וק מעיקרא הבריאה אינה מין טבע טבוע ויצ. מה שהיה בתחילה

, אלא דבר גמיש( שחוקיו הרבה יותר מוצלחים ונעלים ממה שנראה במבט שטחי

ופתוחה לשינויים , תנת לאדםי הנ, מין טיוטה שנדרשת למחיקות ושינויים, "הצעה"

לא רק במובן פלא התקיימותה  !מעיקרא נס אהי הרי. בעקבות תגובותיו החופשיות

שעם כל הצורך בהם כמסגרת , כחוקי שפה הםחוקיה . נוקשותה-אלא במובן אי

מורגש למשתמש כי מוזמן הוא לחרוג אל , שמאפשרת הבנה ותקשורת בין שונים

 "(. מי שאמר לשמן שידלק יאמר לחומץ וידלק)"יוצאים מן הכלל 

 

חשיפה ובירור של מין  -ל "ה קוק זצ"איזו השינוי אינו כמו בהסברו של הרלדרך 

, הוא תגובתו החיה של הבורא הפועם בתוך בריאתואלא  ;טבע הבריאה עצמה

דיבור המחכה להתייחסות ומגיב כמו תה בריאתו זו בעצם י אשר מעיקרא הי

ל הסביר שנסים שאירעו "אם המהר: בניסוח קצת אקדמי נוכל לומר כך. בהתאם

נוכל מעתה להרחיב ולהבין , עם מדעי הטבע' מתכתבים'במסגרת ההיסטוריה 

" בולעת"כביכול דעת ההיסטוריה . הם חלק מסיפור היסטורישמדעי הטבע עצמם 

 .את מדעי הטבע

 

 

 

 יציאת מצרים כסימון הגבול הבלתי מוגבל



 

 

04
4 

 הזדמנות לשינוי טבע הבריאה  –בפסח , סח –הפה 
לוי יצחק מברדיטשוב ' ין להביא את דברי רילאור ההסבר הרביעי יש בנותן ענ

 :המסביר כי בעצם זהו הסוד שמתגלה בפה הסח בנפלאות יציאת מצרים

 
 קדושת לוי דרוש לפסח , יטשובלוי יצחק מברד' ר

 - ל שהוא מלשון פה סח"ענין פסח שנמצא בדברי רבותינו ז
, שהרי מה שהקדוש ברוך הוא, להבין הדבר על דרך זה

עשה עמנו ניסים ונפלאות , יתברך שמו לעד ולנצח נצחים
הוא כדי לשלול דעה הנפסדת , והכה את מצרים בכל מכה

כמאמר הכתוב ; עולםמאמיני הקדמות ומכחישים בחידוש ה
ולמען ספר ', ואולם בעבור זאת העמדתיך כו(: "טז, שמות ט)

כי מכיון שראינו שהוא יתברך שודד , "שמי בכל הארץ
שמע מינה שיש מנהיג העולם , המערכה ועשה בהם כרצונו

 . המחדש בטובו בכל יום תמיד מעשה בראשית
ם עוד –וה לעבדיו לעשות כך וכך ווהנה מלך בשר ודם המצ

אבל ; מדברים עמו יש יכולת בידם לבקש להפוך ציווי
אבל . משדיבר עמהם והלכו מלפניו אי אפשר להפוך דבריו

שאף שנאצלו , דת בשר ודםימדת הקדוש ברוך הוא לא כמ
האותיות ונבראו ונציירו ונעשו והגיע השתלשלותם בעולם 

יש צדיקים המהפכים  –עשות כך וכך יהשפל הזה לה
יעשו בניו תשובה אזי תיכף נתהפכו  או אם; מידותיו

דמיון המלך ; לצירוף אחר לעשות עם עמו לטובה אות
מפני שמלא כל הארץ כבודו , המדבר עם עבדיו בעודם לפניו

, וזהו פה סח. חו עתהוחו אז כוולית אתר פנוי מיניה וככ
כלומר אף שכבר ברא כל העולמות , רצה לומר פה המדבר

 :דיו ועודם לפניוהרי הוא בבחינת מדבר עם עב
 

לגלות כי  –לוי יצחק מברדיטשוב אנו למדים כי זוהי מעלתו של פסח ' מדברי ר

התברר בפסח על ידי נס יציאת . מצויים כביכול בדיון בינינו לבין בוראנו, חוקי הטבע



 

 

04
0 

על מנת לעצב את , כי עם ישראל מצוי במגע ישיר עם בורא הבריאה, מצרים

יציאת מצרים כי האדם מישראל איננו כשבוי בכלא מתברר ב. הבריאה לפי צורכו

אל תקרי בנייך אלא . "אלא כשותף לבנאי עליון העוסק בבניין יצירת מופת, הבריאה

 ".בונייך
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

04
2 

 

 

 

 

 

 

בפתיחת . מצרים ויחסה לבריאה נידון בדברי הראשונים והאחרוניםיציאת  .א

צאה של התגלות ולא של עיון את הדת היהודית כתו ל"ריההכוזרי מסביר 

 . כזו באה מתוך יציאת מצרים, שכלי

כדוגמא המעידה על יכולתו של מציבה את יציאת מצרים  ל"ריהתשובת  .ב

פי זה מתברר כי יציאת על . הבורא בפני כל אלו שלא נכחו בשעת הבריאה

 . ה דווקא בחוקי הטבע והבריאה עצמה"מצרים מעידה על נוכחותו של הקב

ה מסביר כי יציאת מצרים איננה הדגמה של הבריא ל"המהרהכוזרי לעומת  .ג

המזהה את חסרונות  יאת מצרים היא פתיחת המרדצי ,לדרכו. אלא היפוכה

 . והיא תחילת המסע המתאם בין הבורא לבריאה, הבריאה

ה "הראיעולה מדברי  ל"הקרוב לריה ראשון בין שתי תפיסות אלוע ממוצ .ד

שחוקי , הינה עדות לאדם הפרטי שבכל דור ודורמצרים לדבריו יציאת . קוק

 . הטבע תכליתם צדק ומשפט אף אם הדברים אינם ניכרים כעת

. לוי יצחק מברדיטשוב' ראפשר למצוא בדברי , ל"שני הקרוב למהרממוצע  .ה

על ידי יציאת מצרים מתברר כי האדם איננו שבוי בכלא הבריאה לדבריו 

 . אלא שותף לבנאי עליון העוסק ביצירת מופת

 

 

 

 סיכום


