
  1 

 

 שיעורו של מורנו הגאון רבי משה שפירא זצוק"ל 

ס"ב תש   – ר  מו א   פרשת   
 

בוקר   בכל  אומרים  שאנחנו  בפסוק  שכתוב  כמו  הן  העולם,  בורא  של  מידותיו 
וההוד",   והנצח  והתפארת  והגבורה  הגדולה  ה'  "לך  יא(:  כט,  א'  הימים  )דברי 
ובהמשך: "כי כל בשמים ובארץ", שגם זאת מידה, ו"לך ה' הממלכה" שגם זאת  

העולם  מידה  בורא  כביכול  כך  הנהגה.  של  מידות  כולן  הן  האלה  המידות  כל   .
 נוהג. 

הַחִלּוֹתָ    - "הגדולה"   ג, כד(: "אתה  )דברים  זו מידת החסד, כידוע, כמו שכתוב 
זו מדת טובך וכן    - להראות את עבדך את גדלך", אומר על זה רש"י: "את גדלך  

 )במדבר יד, יז(: ועתה יגדל נא כח ה'". הוא אומר  
 גם זה כמשמעו.   - כמשמעו. "התפארת"    - "הגבורה"  

למעשה   הפעולות  מה  "הוד"?  שנקראת  המידה  זו  מידה  איזו  וההוד".  "והנצח 
 שיוצאות מהמידה הזאת? 

חז"ל לא מפרשים כך, אבל מה שנראה לכאורה כפי שההבנה הראשונה תופסת:  
ריך הכרעה ביניהם, אפשר לזכות בדין באחד משני  במקום שישנם שני צדדים וצ 

אופנים. אדם יכול לזכות בדין על ידי שהוא ינצח את בעל דברו בטענותיו, "כל  
דאלים גבר" כמו שכתוב ברא"ש שהוא יתגבר בטענות ובראיות וכך הוא זוכה  
באותו דין תורה. ויש עוד אופן לזכות בדין תורה: כשבעל הדין מודה, אז הדין  

 נגמר. אין כאן יותר שני צדדים.   תורה 
שהיא   כמו  ומידה  מידה  כל  הקב"ה.  של  ההוד  במידת  הפירוש  זה  לא  אבל 
מתפרשת, עניינה לא במה שהוא מביא לִידֵי. ההוד לא מביא לידי כך שיודו. כל  
 זה כלול בנצח. הוא מנצח, ואחד מאופני הניצוח זה שמביאים את השני להודות. 

הוא המודה.    - ך הוא נוהג. הוא עצמו מודה. "וההוד"  מידת "וההוד", פירושה שכ 
ולמי?   למה  מודה?  העולם  בורא  בכלל?  יתכן  זה  איך  מתפרש?  הזה  הדבר  איך 

 איפה ומתי? 
 "לך ה' ההוד". הוד מלשון הודאה.  

אנחנו רגילים שהוד זה סוג מסוים של יופי, גם זה לא מובן. אנחנו לא יודעים  
 מה ההנהגה למעשה מהמידה הזאת. 

עור   קרן  כי  ידע  לא  "ומשה  סיני,  מהר  ירד  שהוא  שבזמן  כתוב  רבינו  משה  על 
 פניו" )שמות לד, כט(. אותם קרני אור, כמו שכתוב בחז"ל, נקראים "קרני הוד".  
הגמרא בפסחים )ב ע"א( דנה לפרש את הפסוק )בראשית א, ה(: "ויקרא אלוקים  

אז מדוע כתוב במשנה:  לאור יום", אלמא: אור יממא הוא. אם האור הוא יום,  
 "אור לארבעה עשר", והכוונה להיפך.  

ופקדיה אמצותא דיממא". דהיינו,   "אלא הכי קאמר: קרייה רחמנא לנהורא: 
"ויקרא אלוקים לאור יום", זו קריאה של ציווי. הוא קרא לו וציוה עליו עשה  

 כך ועשה כך. זו לא קריאת שם, אלא קריאה של נתינת תפקיד. 
"ק  רש"י:  כו'  אומר  לנהורא  רחמנא  ויקרא    - ריה  הוא,    - האי  שם  קריאת  לאו 

מהוד   שברא  המאירה,  לבריאה  קרא  אלא  יום,  האור  שם  את  שקרא  דתימא 
 מעטה לבושו". 



  2 

 

א  קד,  )תהלים  מהפסוק  קצת  יוצא  אור  - זה  עוטה  לבשת.  והדר  "הוד  ב(: 
 כשלמה". זאת אומרת שזה הוא ה"לבשת", והמלבוש הזה הוא זה שהביא אור. 

 ההוד הוא הארה.    עכ"פ 
 קרני ההוד של משה רבינו גם הן הארה.  

מכיון שמפורש בדברי חז"ל שעצם השם "הוד" עניינו הוא "הודאה", "הוד והדר  
ו(, אז כנראה שעיקר הפירוש ב"הוד" שמביאים פה, אותם   לפניו" )תהלים צו, 

ביופי  לא  הוא  עיקר הדבר  לבושו",  ו"הוד מעטה  רבינו,  הוד" של משה  ,  "קרני 
בעד   חוצץ  אינו  הוא  גם  הַמַעֲטֶה,  החיצון,  החלק  שגם  העובדה  בבקיעה.  אלא 

 האור הבוקע. 
לה'   ""השתחוו  ב"מודים",  כהודאה  קומה,  כפיפת  תמיד  עניינה  "הודאה" 

 בהדרת קודש" )תהלים כט, ב(. 
ככפיפת קומה זה דבר שתמיד מצטרף להוד. כל מי שמאיר עליו משהו מאותו  

ת, וכל הודאה היא ביטול של הצד שלי, דוגמת הודאת בעל  ההוד הוא חייב להודו 
דין, אני מודה כדבריך ואני מבטל את הצד שלי. אז הוד עניינו שהוא גורם למי  

 שההוד חל עליו, להודות ולבטל את עצמו. הוא מתבטל כלפי אותו דבר. 
לכסות   עניינם  מַעֲטֶה.  לַעֲטוֹת.  שעניינם  דברים  כולם  הם  הלבוש,  או  הגוף, 

 הסתיר, ולא לתת לאור לבקוע. ול 
 כשהקרניים הם קרני הוד, גם הגוף מתכופף, המעטה מתכופף והאור בוקע. 

עניינו של ההוד הוא בזה שכל מי שעומד כנגדו   ומבטל    - כלומר, שעיקר  מודה 
 את עצמו, ולא עוצר בעד אותם קרני הוד להתגלות. 

אז הבריאה    כשבורא העולם ברא את הבריאה המאירה "מהוד מעטה לבושו", 
המאירה הזאת היא בריאה שבוקעת את כל המכסים. ההארה הזאת בוקעת כל  

 מַעֲטֵה, ומגיעה עד הנה. 
אנחנו   "הוד",  של  הזאת  המידה  מצד  הארה  על  מדברים  שכשאנחנו  נמצא 
וחוצץ   שמסתיר  הצד  לה,  שמתנגד  לצד  וגורמת  שמתגברת  הארה  על  מדברים 

 שגם הוא יתכופף ויודה.    - בעדה  
 סוף עניינו של "הוד" הוא תמיד "הודאה". נמצא ש 

הוא   בהן.  מתנהג  הוא  המידות,  בכל  הבריאה  את  מנהיג  כשהוא  העולם  בורא 
 מתנהג במידת "גדולה" והוא מתנהג במידת "נצח" וכדומה.  

 מה ההנהגה שיוצאת מתוך מידת "הוד"?  
ומבטל  ויוצא  יופי. ה"הוד" הוא ענין מסוים שבוקע    בוודאי שה"הוד" הוא לא 

 וגורם להודות לכל מה שמנסה להסתיר אותו. 
 איך הדבר הזה שייך במידותיו של בורא העולם? ומה הביטוי לזה? 

 
את הפסח בראשון בארבעה עשר יום  ז(: "ויעשו  - בפרשת בהעלותך )במדבר ט, ה 

לחודש בין הערבים במדבר סיני ככל אשר צוה ה' את משה כן עשו בני ישראל.  
ההוא   ביום  הפסח  לעשת  יכלו  ולא  אדם  לנפש  טמאים  היו  אשר  אנשים  ויהי 
ויקרבו לפני משה ולפני אהרן ביום ההוא. ויאמרו האנשים ההמה אליו אנחנו  

לבל  נגרע  למה  אדם  לנפש  בני  טמאים  בתוך  במועדו  ה'  קרבן  את  הקריב  תי 
 ישראל". זאת היתה הטענה שלהם. 



  3 

 

השאלה "למה נגרע?" היא שאלה לא מובנת. הרי התשובה כתובה בצידה, משום  
שהם היו טמאים לנפש אדם. טמא לנפש לא יכול להקריב פסח, ואתם טמאים,  

 ולכן תגרעו. 
שם ח(: "עמדו ואשמעה  אבל הם בכל זאת תבעו "למה נגרע", ומשה רבינו אמר ) 

 מה יצוה ה' לכם", ואז נתגלתה פרשת חדשה של "פסח שני".  
הדבר הזה תמוה. מה הפירוש "למה נגרע", ולמה זה נגמר דווקא בעניין הפסח.  
ויאמרו: לא שמענו תקיעת שופר מסיבה מסוימת,   יבואו אנשים  באותה מידה 

ם כיפור למי שלא יכל  אז יתנו להם תקיעת שופר בחודש חשון. כך יהיה גם ביו 
 לצום במועדו, יתנו לו לצום בתאריך אחר. 

 מה זה?  
זה   אם  בין  הקיום,  מתנאי  אחד  לו  שחסר  מי  ודאי  מובנת.  לא  עצמה  הטענה 

 באשמתו ובין אם לא באשמתו, הוא לא יכול לקיים. זה דין בכל דיני התורה. 
 דין.  איזו מין טענה זו? איזה פתחון פה זה? אלו הם דיני הפסח וכך ה 

 הם טענו שהם במצב כזה ואינם יכולים להקריב, ובמצב הזה "למה נגרע". 
צריך להבין, בוודאי שהטענה הזאת מיוחדת רק לפסח. פסח הוא ההולדת של  
כלל ישראל, ויציאת מצרים היתה מתוך הפסח. ההולדת של כלל ישראל היתה  

ת, לכן זו  מתוך הקרבת קרבן פסח, זאת אומרת שקרבן פסח הוא יסוד היסודו 
 מצות עשה שיש בה כרת. 

כלל ישראל עומד על שני שורשים. אנחנו עומדים ובנויים על שני יסודות: הברית  
עם האבות ויציאת מצרים. הברית עם האבות זו מצות ברית המילה, וזו מצות  
עשה אחת שיש בה כרת. ויציאת מצרים זה קרבן פסח, וזו מצות עשה שניה שיש  

ועל זה כלל  ישראל עומד. אלה הם שני העמודים שכל עצמנו נשענים    בה כרת. 
 עליהם. 

מצות עשה זו מצוה שהיא תוספת מעלה. עניינה של מצות עשה הוא לבנות, כדרך  
ברמב"ן,   שכתוב  כמו  ומחריב.  הורס  ופוגם,  לא תעשה מקלקל  איברים.  רמ"ח 
  זאת ההגדרה של עשה ולא תעשה. איך אפשר שאי קיום עשה יביא כרת. כרת זה 

 קלקול, וכאן זה רק היעדר מעלה.  
 מצות עשה שיש בה כרת זה בשתי המצוות הללו שהן יוצאות מהכלל.  

בכרת אני נכרת ממצבי הקודם, אם לא הוספתי מעלה על ידי המצוות האלה. זה  
 דבר שצריך ביאור. וזה קיים רק בפסח ומילה. 

נתקים את  פסח ומילה הן שתי מצוות שאם אנחנו לא מקיימים אותן אנחנו מ 
 עצמנו לגמרי מהמקור.  

בכל מקום בכרת כתוב: "ונכרתה מעמיה" )ויקרא כג, כט(, "ונכרתה הנפש ההיא  
מישראל" )שמות יב, טו( "ונכרתה הנפש ההיא מתוך הקהל" )במדבר יט, כ(. זה  

 נקרא כרת, שהאדם הזה נכרת משורשו ומעיקר מציאותו. 
 רת.  ונכ   - בלי שתי המצוות האלה, האדם לא מצטרף  

"כנסת   שנקרא  מה  בתוך  עצמו  את  שם  האדם  האלה  המצוות  שתי  ידי  על 
 ישראל".  

נמצא שמצות פסח היא לא מצוה בעלמא בין יתר המצוות, אלא זו מצוה שהיא  
ישראל   מכלל  ואחד  אחד  כל  שמצרפת  מצוה  זו  ישראל.  כלל  של  ההולדת  עצם 

 ליציאת מצרים.  



  4 

 

נגרע", אין הכוונה   שלא מאפשרים לי לקיים מצוה.  אז כשבאים בטענת "למה 
בוודאי שאין מקום לטענה "איך זה ייתכן". אלא הטענה היא דבר שהוא תולדת  
זה שמצות הפסח היא עיקר הבניין של כלל ישראל. זאת המצוה שעניינה יציאת  
 מצרים. במצוה הזאת מונחת יציאת מצרים ובוודאי שבלי זה אין לנו שום דבר. 

 נגרע". כאן יש מקום לטענה: "למה  
לנו.   מגיע  לא  בוודאי  וזה  ישראל,  מכלל  אותנו  מוציאים  פירושו:  נגרע"  "למה 
הרי אנחנו צריכים להיות כלל ישראל, ואנחנו נגרע, והכוונה כמו כל גרעון, אנחנו  

 נֶחְסַר מכלל ישראל.  
על זה באה התשובה: "עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם". ומפורש בדברי חז"ל  

 כתשובה לשאלה שלהם.  שהפרשה הזאת הגיעה  
יש כאן מצוה בין יתר המצוות. לרוב מוני המצוות זו מצוה שנמנית בין המצוות.  
לכל מוני המצוות זו מצוה, השאלה אם זו מצוה נפרדת. מה זאת אומרת "מה  

 ". לכם? לכם יצוה ה'  
 פירוש שהתשובה שהשיבו להם נהיתה תורה בכלל ישראל.  

ש  ההנהגה  עומק  זהו  פה  אל  מה שמתבאר  כשבאים  "הוד".  המידה שנקראת  ל 
מידתו של הקב"ה שהוא    - בורא העולם בתביעה אמיתית, כשמישהו תובע באמת  

 מודה. 
 יש כאן תביעה מעומק ליבו ומעצם ישותו, וכשיש תביעה כזאת הקב"ה מודה. 

 כאן נמצאת המידה שבורא העולם מודה למי שמבקש באמת. 
 

ר נדר ותאמר   על חנה, אם שמואל, כתוב בגמרא )מסכת ברכות לא ע"ב(: "וַתִדֹּ
ות" )שמואל א' א, יא(, "אמר רבי אלעזר: מיום שברא הקדוש ברוך הוא  - ה' צבא 

צבא  הוא  ברוך  להקדוש  שקראו  אדם  היה  לא  עולמו,  חנה  - את  שבאתה  עד  ות 
 ות". - וקראתו צבא 

שם משמותיו יתברך וזה אחד משבעה  אחרי שחנה קראה לו בשם הזה, הוא נהיה  
 שמות שאינם נמחקים. 

"אמרה חנה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, מכל צבאי צבאות שבראת  
חנה   אלעזר:  רבי  "ואמר  ובהמשך:  אחד?".  בן  לי  שתתן  בעיניך  קשה  בעולמך 

ותתפלל   שנאמר:  מעלה,  כלפי  דברים  דברים    - ה'    על הטיחה  שהטיחה  מלמד, 
 וזרקה עליו.   - . כאילו לקחה את דבריה  כלפי מעלה" 

היא   תחנונים.  דברי  תפילה,  של  הפשוט  באופן  תפילה  היו  לא  האלה  הדברים 
 "הטיחה דברים כלפי מעלה". 

תָ את   "ואמר רבי אלעזר: אליהו הטיח דברים כלפי מעלה, שנאמר: ואתה הֲסִבֹּ
מעמד    לבם אחורנית". גם אליהו הנביא הטיח דברים כלפי מעלה. שם, באותו 

לז(: "היום יִוָדַע כי אתה אלוקים  - בהר הכרמל, כשאמר אליהו )מלכים א' יח, לו 
בישראל ואני עבדך ובדברך עשיתי את כל הדברים האלה. ענני ה' ענני וידעו העם  
אומר   הוא  כך  אחורנית".  לבם  את  תָ  הֲסִבֹּ ואתה  האלוקים  ה'  אתה  כי  הזה 

 לקב"ה. 
 רוש המושג "להטיח דברים כלפי מעלה". אנחנו צריכים לנסות להבין, מה פי 

הפירוש הוא כפשוטו. "להטיח דברים כלפי מעלה" פירושו לבוא בתביעה. תביעת  
 אמת. תביעה נקיה. תביעה שכולה "איך זה יתכן". 



  5 

 

 נוסח של תפילה לא אומרים בצורה כזאת.  
כשאברהם אבינו עומד לפני בורא העולם ואומר )בראשית יח, כה(: "חלילה לך  

ות כדבר הזה להמית צדיק עם רשע והיה כצדיק כרשע חלילה לך השופט  מעש 
כל הארץ לא יעשה משפט". אם אנחנו הינו מתפללים כך, ודאי שעל פי דין היו  
משתקים אותנו. חלילה לנו להתפלל בצורה כזאת. זה לא נוסח של תפילה. לא  

 כך מתפללים. עומדים לפני הקב"ה ואומרים לו "חלילה לך"? 
 ת ואולי אלפי דוגמאות כאלה.  יש מאו 

דוד המלך עומד לפני הקב"ה ואומר לו ב"מזמור שיר חנוכת הבית לדוד" )תהלים  
בצע"   "מה  אמתך".  היגיד  עפר  היודך  שחת  אל  ברדתי  בדמי  בצע  "מה  י(:  ל, 

 הכוונה: 'כדאי לך לעשות את זה?'  
אלה   כו(,  לז,  )בראשית  דמו"  את  וכסינו  אחינו  את  נהרג  כי  בצע  דברים  "מה 

 שנשמעים. 'זה לא כדאי'. 'תחשבו ותראו'. 
 "מה בצע בדמי ברדתי אל שחת", זה מה שאני אומר לבורא העולם?  

"מה בצע בדמי ברדתי אל שחת". 'מה    - "אליך ה' אקרא ואל ה' אתחנן". מה?  
 יהיה לך מזה?' 'בשביל מה אתה עושה את זה?' 

 תפילה.  כל הדברים האלה שייכים לפרשת אחרת. זאת לא פרשת  
 "חלילה לך מעשות כדבר הזה" זאת לא תפילה אלא תביעה.  

מודה   הוא  כך  לתפילה,  שומע  שהוא  כמו  העולם  בורא  שכביכול  כאן  כתוב 
 לתביעה. 

אליהו הנביא הטיח דברים כלפי מעלה ואמר לבורא העולם: אתה אשם. "ואתה  
תָ את לבם אחורנית", ולכן אתה צריך לתקן את זה.   הֲסִבֹּ

שמואל בר רבי יצחק: מנין שחזר הקדוש ברוך הוא והודה לו לאליהו?    "אמר רבי 
תִי". )ברכות שם(.    דכתיב )מיכה ד ו(: ואשר הֲרֵעֹּ

התביעה   כמובן,  לתביעה.  מודה  שהוא  העולם  בורא  של  שמידתו  אומרת  זאת 
תביעה נקיה שבאה מעומק לב טהור וקשור    - צריכה להיות תביעת אמת, ובעיקר  

 צריך להתקיים.   שלו העולם, והתביעה היא כזאת שרצונו  לרצונו של בורא  
"הוד"   מידת  של  בפועל  מודה    - ההנהגה  העולם  בורא  שכביכול  עניינה,  זה 

 לתביעת אמת. 
הקב"ה הודה לאברהם אבינו באותה טענת "חלילה לך", והקב"ה הודה לאליהו,  
לא תביעה שאני תובע  זו  נקיה.  כזאת של תביעה    זאת אומרת שישנה מציאות 

בורא   של  רצונו  בקיום  לי  חלקי שמגיע  תובע את  תביעה שאני  זו  אלא  לעצמי, 
 העולם. תביעת אמת שהאדם תובע מתוך עצם מציאותו. 

מה שאנחנו לומדים, שכאן נפתחת עבודה שלימה חדשה. הדבר הזה קיים מזמן,  
 מששת ימי בראשית.  

טרם יהיה  אנחנו מזכירים תמיד את הכתוב )בראשית ב, ה(: "וכל שיח השדה  
בארץ וכל עשב השדה טרם יצמח כי לא המטיר ה' אלוקים על הארץ ואדם אין  

 לעבוד את האדמה".  
המטיר   לא  "כי  מחז"ל:  רש"י  אין    - ומביא  שאדם  לפי  המטיר,  לא  טעם  ומה 

לעבוד את האדמה ואין מכיר בטובתם של גשמים, וכשבא אדם וידע שהם צורך  
 ילנות והדשאים". לעולם התפלל עליהם וירדו, וצמחו הא 



  6 

 

לא היה אדם שמכיר בטובתם של גשמים, ממילא לא היה מי שיתפלל עליהם,  
 וממילא הקב"ה לא שולח. 

לא מגיע שפע מהשמים לארץ בלי תפילה. זה דבר שהוא בעצם מעשה בראשית  
 מלכתחילה. אחד מהמקיימים של הבריאה זה תפילה. 

דב  מתגלה  שנקרא  כאן  כזאת  מציאות  ישנה  תפילה.  לא  זאת  לגמרי.  חדש  ר 
 תביעה וכביכול בורא העולם מודה. 

 זאת הנהגה. 
 

נבאר קצת את סדר הדברים. משה רבינו במראה הסנה שואל את בורא העולם:  
 "ואמרו לי מה שמו מה אומר אליהם" )שמות ג, יג(.  

במדרש )שמות רבה  היה", ו - היה אשר א - כתוב שבורא העולם ענה לו את השם "א 
ג, ו(: "אמר ליה הקדוש ברוך הוא למשה: שמי אתה מבקש לידע? לפי מעשי אני  

 נקרא".  
 כלומר, השמות כולם הם שמות של גילויי הנהגה. "לפי מעשי אני נקרא". 

חנה   של  ידה  שעל  הדבר  פירוש  שֵם,  וחידשה  באה  שחנה  בגמרא  כתוב  אם 
 ש המילים.  נתחדשה הנהגה בהנהגותיו יתברך. זה פירו 

נתגלתה   לא  עכשיו  עד  כזה.  היה מעשה  לא  עכשיו  ועד  נקרא",  אני  "לפי מעשי 
 הנהגה כזאת, ממילא עכשיו נתגלה שם כזה. 

 חנה באותה תפילה שהיא התפללה, היא גילתה שם חדש והנהגה חדשה. 
מה שחנה גילתה זה שיש מקום לתבוע את הקב"ה, והתביעה היא תביעה אישית.  

 גם עבור עצמי וכשאני תובע עבור עצמי גם אז הקב"ה מודה.    אני יכול לתבוע 
 זה שמואל. 

שמואל נולד מאותה הודאה שבורא העולם הודה להטחת הדברים שהטיחה בו  
חנה. ובאמת, כמו שכתוב בחז"ל השם הזה הוא השם של המידה שנקראת "הוד"  

 אות". - זהו "ה' צב 
לא היה כמותם. נתגלתה    כתוב כאן שישנה הנהגה מיוחדת וגילוי חדש שמעולם 

 פה הנהגה חדשה ונתגלה כאן שם חדש. נתגלה כאן "לפי מעשי אני נקרא" חדש.  
זה לא קשה מאברהם אבינו, כי הוא לא ביקש עבור עצמו. שם הנושא היה אחר.  
הוא היה זה ש"ויקרא בשם ה'", דהיינו כל קידוש ה' שהיה בעולם נעשה על ידו.  

 הדבר הזה היה כבוד שמים נקי. הוא היה זה שקרא בשם ה' אז  
אבל חנה ביקשה עבור עצמה. "מכל צבאי צבאות שבראת בעולמך קשה בעיניך  

ממני    לי שתתן   רק  אז  בעולם,  יש  תכלית  לאין  בריות  הרבה  כך  כל  בן אחד?". 
 אתה מגרע? 

 כאן יש "למה נגרע". 
המדובר פה שיש תפילה פרטית על צורך של אדם, בזמן שהצורך הזה הוא כולו  
לכבוד שמים. זה לא היה צורך שהיא היתה צריכה אישית משהו בשביל עצמה.  
שמואל   של  אמו  לישראל.  שקמו  הנביאות  משבע  אחת  שהיתה  חנה  על  מדובר 
ואהרן, ואם לא היתה חנה והתפילה הזאת, שמואל לא   שהיה שקול כמו משה 

 היה נולד. 
 מלכות ישראל נקבעה על ידי שמואל.  

 לה היתה השורש שיוצא ממנו כל תקות ישראל.  התפילה הזאת שחנה התפל 



  7 

 

אדם   היה  "לא  היה.  שלא  שֵם  כאן  שנתחדש  חדשה  הנהגה  פה  נתחדשה  עכ"פ 
 ות, עד שבאתה חנה". - שקראו להקדוש ברוך הוא צבא 

 
נתגלתה   הזה  ביום  כאן,  שני.  פסח  יום  חל  לספירה,  החמישי  השבוע  בתחילת 

ו המידה הזאת נתגלתה באופן  המידה הזאת, החמישית, "וההוד", זהו היום שב 
 הגדול ביותר.  

לא היתה   בני אדם. התורה הזאת  ידי תביעה של  על  להוריד תורה מן השמים 
וההודאה   להם,  הודה  העולם  בורא  כביכול  הזאת.  התביעה  לא  אילולי  ניתנת 

 הזאת היא פרשה שלימה בתורה.  
   הם חידשו פרשה שלימה בתורה בכח התביעה שהם תבעו: "למה נגרע". 

"למה נגרע", זה כמו שאמרו שבט מנשה )במדבר לו, ג(: "ומגורל נחלתנו יִגָרֵעַ".  
 זאת אומרת, יחסר לי משהו. 'למה אתה מחסר ממני דבר שהוא שלי'.  

ואשמעה   "עמדו  היא:  וההודאה  הודאה,  הביאה  הזאת  והתביעה  תביעה,  זאת 
 פרשה בתורה. ". אותה הודאה שבורא העולם הודה להם, היא ה לכם מה יצוה ה' 

חז"ל עצמם מקשרים את זה. חנה פתחה את הדרך ובהמשך: אף אליהו הטיח  
 דברים כלפי מעלה, והודה לו הקב"ה. 

 
)רעיא מהימנא, פרשת בהעלותך דף קנב   בחז"ל בספר הזוהר בפרשת פסח שני 

 ע"ב(, מפורש שהיום של פסח שני פותח את השער לשבעה ימים.  
 עד שבעה ימים מיום פסח שני תרעין פתיחין. השערים פתוחים לשבעה ימים. 

ב  טז,  )דברים  הכתוב  כלשון  שזה  לומר  צריך  לה'  - כנראה,  פסח  "וזבחת  ג(: 
חמץ   עליו  תאכל  לא  שם.  שמו  לשכן  ה'  יבחר  אשר  במקום  ובקר  צאן  אלוקיך 

 מצות לחם עוני".   עליו שבעת ימים תאכל  
 וכלים את זה "עליו", דהיינו על הפסח. שבעת ימים שאוכלים מצות, א 

יש על זה אריכות דברים במהר"ל בספר הגבורות. פסח זאת בריאה חדשה. יש  
כאן הולדת. יש כאן משהו ששייך למעשה בראשית, וזה נפתח לשבעה ימים, כי  

 שבעה ימים זה משך הזמן של בריאה. 
 כאן כתוב שגם בפסח שני נפתחים השערים לשבעה ימים. 

 זה שתחילתו בפסח שני, גם בו יש שערים שנפתחים לשבעה ימים.  השבוע ה 
 לפי ערכנו, מה הם השערים שנפתחו ביום הזה? 

מודה   שהוא  כזאת  בהנהגה  מתנהג  העולם  בורא  שבהם  השערים  הם  אלה 
לתביעות אמת. כעת, זה שבוע שבו מתבררת ההנהגה של המידה שבורא העולם  

הלב, שהאדם רואה את עצמו כאילו  מודה לתביעות אמת. תביעות שהן מעומק  
 הקיום עצמו נחסר ממנו אם אין לו את הדבר הזה. 

כאן נפתחים השערים, ובורא העולם מודה לתביעות    - כל מי שבא בתביעה כזאת  
 אמת כאלה. 

הזאת   המידה  שבו  היום  אותו  שני.  פסח  של  הראשון  ביום  שנתגלה  מה  זה 
ודה לבני אדם שכל מה שהם  מתחילה להתגלות, וזהו היום שבו בורא העולם ה 

"למה   פסח.  קרבן  להקריב  האפשרות  את  מאיתנו  לקחת  למה  בתביעה:  באו 
 נגרע". 

 



  8 

 

רבי   לענין  חוזרים  פה,  שבעל  תורה  של  נפלאים  גילויים  על  כשמדברים  תמיד 
עקיבא ותלמידיו. הדברים האלה היו סמוך לאחרי החורבן. כמה עשרות שנים  

שאר בלי שום דבר. נשארנו מנוערים וריקים  לאחר חורבן בית שני. כלל ישראל נ 
מכל. כמו הפיוט הידוע "זכור ברית" לערב ראש השנה: "העיר הקודש והמחוזות  
התורה   רק  שיור  לנו  ואין  וגנוזות  טבועות  מחמדיה  וכל  ולביזות,  לחרפה  היו 

 הזאת".  
שאז עוד היתה שארית של מלכות,    - היה דור שעבר מאגרא רמה, מבית מקדש  

מיקתא של הריגות נוראות, כמו שכתוב בגמרא בגיטין דברים נוראים  לבירא ע 
 ומבהילים. זה מה שקרה בחורבן בית שני. כלל ישראל נחרב לגמרי. 

היה גם בית מדרש נפלא וגדול של רבי עקיבא. כ"ד אלף תלמידים מקבלי תורה  
 מפיו של רבי עקיבא. 

שורות. כמו שכתוב    בבית המדרש הזה הושיבו את משה רבינו בסוף שמונה עשרה 
שיושב   להקב"ה  מצאו  למרום,  משה  שעלה  "בשעה  ע"ב(:  כט  )מנחות  בגמרא 
לו: אדם   ידך? אמר  וקושר כתרים לאותיות, אמר לפניו: רבש"ע, מי מעכב על 
אחד יש שעתיד להיות בסוף כמה דורות ועקיבא בן יוסף שמו, שעתיד לדרוש על  

 כל קוץ וקוץ תילין תילין של הלכות.  
פניו: רבש"ע, הראהו לי, אמר לו: חזור לאחורך. הלך וישב בסוף שמונה  אמר ל 

עשרה שורות ]ורבי עקיבא לימד את תלמידיו כתרי אותיות[ ולא היה יודע מה  
הן אומרים, תשש כחו. כיון שהגיע לדבר אחד, אמרו לו תלמידיו: רבי, מנין לך?  

הקדוש ברוך הוא,    אמר להן: הלכה למשה מסיני, נתיישבה דעתו. חזר ובא לפני 
]בורא   ידי?  על  תורה  נותן  ואתה  כזה  לך אדם  יש  עולם,  של  רבונו  לפניו:  אמר 

 העולם לא ביטל את הקושיה אלא[ אמר לו: שתוק, כך עלה במחשבה לפני.  
רצה   רבינו  ]משה  שכרו.  הראני  תורתו,  הראיתני  עולם,  של  רבונו  לפניו:  אמר 

תורה[  של  כזאת  בדרגה  לאדם  מגיע  מה  חזר  לראות  לאחורך.  חזור  לו:  אמר   .
לאחוריו, ראה ששוקלין בשרו במקולין. אמר לפניו: רבש"ע, זו תורה וזו שכרה?  

 אמר לו: שתוק, כך עלה במחשבה לפני". 
הקושיה היא קושיה חזקה. "שתוק" זה לא תירוץ, אלא שאין אפשרות להלביש  

 במילים תירוץ על קושיה נוראה כזאת.  
על השאלה הקודמת   גם  לך אדם  כך  יש  עולם,  "רבונו של  שהיא באותה רמה: 

כזה ואתה נותן תורה על ידי?", וגם שם התשובה היא: "שתוק, כך עלה במחשבה  
 לפני". אני לא יכול להסביר לך למה.  

זאת אומרת שבכל המערכת הגלויה הנתפסת, הקושיה היא קושיה עצומה: למה  
 י רבי עקיבא?  הקב"ה נתן את התורה על ידי משה רבינו ולא על יד 

נמצא   שם  לפני".  במחשבה  עלה  כך  "שתוק,  עד:  האורך,  בכל  קיימת  הקושיה 
תירוץ על השאלה הזאת, אבל לתירוץ הזה אף אחד לא יכול להגיע. גם לא משה  

 רבינו. 
 "שתוק" אמרו למשה רבינו, לא לנו. 

רבי   של  תורתו  היא  הזאת  והתורה  הזה,  המדרש  בבית  שלמדו  התורה  זאת 
וררת קושיה. זאת תורה שהיא כנתינתה, עד שמכח זה שאל משה  עקיבא, שמע 

 רבינו: "רבונו של עולם, יש לך אדם כזה ואתה נותן תורה על ידי?". 



  9 

 

בשנה   היה  זה  שכל  מדבריהם  משמע  שכך  ראשונים  הרבה  לדעת  נחרב.  זה  כל 
ועד עצרת אחד, לא בכמה שנים. כל בית המדרש הזה   אחת. כולם מתו מפסח 

העולם שמם, עד שבא רבי עקיבא אצל רבותינו שבדרום, ושנאה  התבטל, "והיה  
 להם וכו', והם הם העמידו תורה אותה שעה" )יבמות סב ע"ב(. 

כזאת   תורה  ששומעים  תלמידים  אלף  וארבעה  עשרים  כנגד  על  פה  מדובר 
שמעוררת את משה רבינו לשאול: "רבונו של עולם, יש לך אדם כזה ואתה נותן  

תורה  ידי?".  על  תורה    תורה  לקבל  היה  שצריך  מישהו  של  מפיו  יוצאת  כזאת 
 במקומי. 

 כל זה נחרב.  
את זה ראה רבי עקיבא. הוא עבר את זה והלך לרבותינו שבדרום ומצא חמשה  

 תלמידים חדשים, "והם הם העמידו תורה אותה שעה". 
והיו בה אלפים ורבבות מישראל  קודם או אח"כ היה כרך גדול ושמו היה ביתר, " 

והיה להם מלך גדול ודימו כל ישראל וגדולי החכמים שהוא המלך המשיח, ונפל  
)רמב"ם הלכות   והיתה צרה גדולה כמו חורבן המקדש"  ונהרגו כולם  גוים  ביד 

 תעניות פ"ה ה"ג(. 
שת"   בני  כל  וקרקר  מואב  פאתי  ומחץ  מישראל  שבט  וקם  מיעקב  כוכב  "דרך 

 ז(. זה מה שעתיד לעשות המלך המשיח.  )במדבר כד, י 
 רבי עקיבא קרא את המקרא הזה על אותו אדם. 

כליו, משום שהוא פסק   נושא  היה  עקיבא  ורבי  וחצי מלך אותו אדם,  שנתיים 
ורוב   להלכה שהאדם הזה בו נתקיים "דרך כוכב מיעקב". כך סבר רבי עקיבא 

 חכמי דורו. 
זרם מכרך גדול שנקרא ביתר ועד    וגם זה נחרב. נהרג הוא ונשפך דם עד שהדם 

לים התיכון. אנחנו לא יודעים בדיוק איפה זה, אבל אם זה בערך באותו מקום,  
יכולים להבין את סדר הגודל של שפיכת הדם שהיתה שם. דם הגיע עד   אנחנו 

 לים הגדול. 
רבי עקיבא ורוב חכמי דורו דימו שהנה כאן "דרך כוכב מיעקב". לא מסופר על  

 דוגמת היום, אלא על רבי עקיבא ורוב חכמי דורו, והם הכריעו.   סיפורי הבל 
 וגם זה נחרב ונהרס. 

 ואז, רבי עקיבא וחמשת תלמידיו "הם הם העמידו תורה אותה שעה". 
אותם חמשה תלמידים זה סתם משנה, סתם תוספתא, סתם ספרא, וסתם ספרי.  

י יהודה,  "סתם מתניתין רבי מאיר, סתם תוספתא רבי נחמיה, סתם ספרא רב 
 סתם ספרי רבי שמעון, וכולהו אליבא דרבי עקיבא" )סנהדרין פו ע"א(. 

לכל   מעבר  היו  כשהחורבנות  פה  שבעל  לתורה  השורש  את  העמיד  עקיבא  רבי 
 תפיסה. חוץ מחורבן הבית שהיה נורא ואיום, עם שחיטות והריגות מבהילים. 

 הכל נחרב ונהרס.  
יבא. אז התחילה פרשה חדשה של  אז התחילה להתגלות תורה מתלמידי רבי עק 

 גילוי של תורה שלא היה כמותו.  
כך כתוב במדרש רבה ותנחומא בפרשת חקת )יט, ו(: "ביום ההוא לא יהיה אור  
ולא עזבתים. אעשה   וכו', אלה הדברים עשיתים  ו(  יד,  )זכריה  וקפאון"  יקרות 

דברים  וחביריו.  עקיבא  לרבי  עשיתי  שכבר  עשיתים,  אלא  כאן  כתיב  שלא    אין 
 נגלו לרבי עקיבא וחביריו".    - נגלו למשה  



  10 

 

והעמידה תורה באותה שעה אחרי   אותה קבוצה שקמה  זו  וחבריו  עקיבא  רבי 
רבי   של  הגדול  המדרש  בית  ונחרב  ביתר  חרבה  הבית,  חָרַב  הנורא.  החורבן 

 עקיבא, עם עשרים וארבעה אלף תלמידים. 
ו להם דברי תורה שלא  אלה, אותו קומץ קטן, העמידו תורה באופן כזה שנתגל 

 נתגלו מעולם. "דברים שלא נגלו למשה נגלו לרבי עקיבא וחביריו".  
 ידוע שכאשר מדברים על רבי עקיבא וחבריו מדברים על אותם רבותינו שבדרום. 

איך הדבר הזה קורה? רבי עקיבא, איש אחד, שהיה עם הארץ עד גיל ארבעים.  
 ו של רבי עקיבא. הוא פשוט כמעט ולא ידע לקרוא. והכל על גב 

בונה   שהוא  מה  וכל  כולם,  החורבנות  שנשארה    - כל  כולה  התורה  וכל  נחרב, 
 לדורות היא אליבא דרבי עקיבא.  

הילד הקטן   גיל ארבעים.  גמור עד  והיה עם הארץ  ילוד אשה,  רבי עקיבא היה 
 שלו השיג אותו. כמו שכתוב בחז"ל הוא הלך ללמוד יחד עם הילד הקטן שלו.  

ע  כח  דברים  באיזה  ופתחו  ותלמידיו שגילו  עקיבא, חבריו  רבי  כזה?  דבר  ושים 
בדור כזה שהוא חורבן אחרי חורבן, שלא ניתן להעלות על הדעת. כל מה שאנחנו  

 מכירים היום זה אפס קצה של מה שקרה שם.  
 מנין הכח? 

לא   זה  בכח.  נעשים  כאלה  הדעת שדברים  על  להעלות  אין אפשרות  כמובן,  אז 
 יתה כאן צעקה של "למה נגרע". בכוחות אנוש. ה 

זאת הגלות והחורבן, את בית    - עונש ועוד עונש, "וכל מחמדיה טבועות וגנוזות"  
המקדש לקחו, את ארץ ישראל לקחו ואת המלכות לקחו, אבל נשאר הדבר שהוא  

אותה   - העיקר: "ואין לנו שיור רק התורה הזאת". התורה הזאת שנשתיירה לנו 
תה מעולם גזירת גלות לקחת מאיתנו את התורה, לא  לא לקחו מאיתנו. לא הי 

היתה מעולם גזירת סילוק תורה מישראל, גם לא יתכן. "אין לנו שיור רק התורה  
 הזאת" ובתורה הכל נמצא. והתורה נמצאת לגמרי. 

כל מה שהיה לנו, כל התפארת שאיבדנו, הכל נתגלה בתורה. הדבר הזה מתאפשר  
 מה נגרע".  רק מפני שישנם כאלה שצועקים "ל 

נתגלו   שלא  שדברים  כזאת  לרמה  להגיע  הדעת  על  ולהעלות  להשיג  אפשר  איך 
למשה רבינו נתגלו לרבי עקיבא וחבריו. אף אחד לא מעיז אפילו להתפלל על זה.  

 היעלה על הדעת?! 
אז תשאיר לנו    - כביכול בורא העולם לקח מאתנו את הכל, והשאיר לנו תורה  

 בתורה את הכל. "למה נגרע".  
 זאת התורה של רבי עקיבא וחבריו.  

 "ואין לנו שיור רק התורה הזאת", ובתורה הזאת הכל נמצא.  
כל   פתיחין  "ותרעין  שני.  פסח  היא  שלו  שהפתיחה  שבוע  באותו  נתגלה  זה  כל 

 שבעת הימים". 
 

במו   זה  את  ששמע  מאדם  אמת,  ממגידי  מאחורי  שמעתי  התחבא  הוא  אוזניו. 
השחר,   עלות  לפני  הרבה  בלילה,  קם  היה  חיים  החפץ  חיים.  החפץ  של  דלתו 
והסדר שלו היה שהוא היה פותח את יומו בתפילה. מדובר בשנותיו האחרונות,  
זמן קצר לפני שהוא נפטר, ואותו אדם נאמן שסיפר לי, היה אז בחור, והצליח  



  11 

 

פץ חיים היה בטוח שאף אחד לא נמצא,  להסתתר ולהתחבא מאחורי הדלת. הח 
 והוא שמע אותו מתפלל. 

התפילה ברובה המכריע היתה הטחת דברים כלפי מעלה. למה?! מה אתה רוצה  
 מכלל ישראל?! הוא אמר את זה באידיש.  

מה   היה  העיקריים  הדברים  אבל  רחמים,  בבקשת  מסיים  היה  הוא  כמובן, 
 שנקרא תביעה.  

לב טהו  כך צריך  לב  כמובן, לשם  פגם.  ושום  סיג  בלי שום  זהב טהור  לגמרי.  ר 
 טהור לגמרי, והבקשה הזאת צריכה להיות נקיה לגמרי.  

הוא היה מדבר ומפרט, ואומר עוד ועוד, ריבונו של עולם, למה אתה עושה את  
 זה?! 

רסיסים.   אדם.  בני  של  שברים  שברי  הרי  אנחנו  שייך.  לא  זה  שאלינו  כמובן 
 ורת אדם. באמת לא נשתייר מאיתנו כלום.  פירורים עלובים ביותר של צ 

השייכות של כל הדברים האלה אלינו היא רק בנקודה אחת קטנה. להבין לפחות  
 את ה"נגרע" שלנו. עד כמה אנחנו פחותים ועלובים.  

 לבוא בתביעה: ריבונו של עולם עד לאן הבאת את כלל ישראל?  
 אנחנו אפילו לא מזכירים את כלל ישראל.  

לכאן מישהו מהדורות הקודמים, בלי ספק שלא היינו נראים בעיניו  אם היה בא 
 כבני אדם.  

לא נשתייר מאיתנו שריד ופליט. הדבר היחיד שצריך באיזה אופן שהוא לבעור  
 בנו זה: רבונו של עולם, למה עד כדי כך "נגרע". 

בתביעת   מודה  שהוא  יתברך  הבורא  של  במידותיו  מידה  שיש  כיון  אפשרי,  זה 
 אמת. 

שרציתי זה רק לצרף את הצעקה הזאת לפתיחה של אותו שבוע שבו נפתחים  מה 
 השערים של המידה הזאת שנקראת "הוד". 

זה נפתח ב"למה נגרע", ואותו "למה נגרע" אמיתי הביא למתן תורה שלא ניתן  
 על ידי משה רבינו.  

 משה רבינו הביא תשובה של בורא העולם: "מה יצוה ה' לכם". 
תה עוד הודאה של בורא העולם בעוד מין "למה נגרע". זה  בהמשך השבוע, נתגל 

הגילוי הנפלא של מעמקים חדשים של תורה שנתגלו דווקא בזמן של חורבן אחרי  
חורבן, בזמני החורבנות הנוראים ביותר. אז נתגלו המעמקים של תורה שעליהם  

 נאמר "דברים שלא נתגלו למשה נתגלו לרבי עקיבא וחבריו". 
ולא ניבנה גם אנחנו מתוך החורבן? למה החורבנות מחריבים    למה נגרע אנחנו 

 אותנו והשאירו בנו עליבות ורפיסות עד שלא נשאר בנו שום דבר?  
רק   שיור  לנו  "אין  על  מסתכלים  אנחנו  אם  גם  ישראל,  כלל  של  המעלות  מכל 

 התורה הזאת", גם מזה לא נשתייר בידינו מאומה. 
 אז באמת "למה נגרע". 

שא  ספק  שום  מחט  אין  של  כחודו  משהו  בה  שתהיה  כזאת  תביעה  תתעורר  ם 
 אמיתי, נקי, זה יכול להביא מהפכה אמיתית.  

 יהי רצון שגם לנו יתגלה וגם בנו יתקיים "עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם". 
 

 נכתב על ידי הרב ישראל ברונשטיין שליט"א 


